## GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Published under the Authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda

General Editor:

B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D.,

Rājyaratna, Jñānajyoti

No. CII

भदृश्रीलक्ष्मीधरविरचिते

कृत्यकल्पतरो

चतुर्दशो भागः

॥ मोक्षकाण्डम् ॥

# KRTYAKALPATARU

OF

BHATTA LAKSMĪDHARA

Vol. XIV. MOKSAKĀNDA

## Edited by

K. V. RANGASWAMI AIYANGAR





Baroda Oriental Institute 1945

Printed by C. Subbarayudu, at the Vasanta Press, Adyar,
Madras, and Published on behalf of the Government of His Highness the Maharaja
Gaekwad of Baroda by Benoytosh
Bhattacharyya at the Oriental
Institute, Baroda.

Price Rs. 12

#### PREFACE

MOKSAKANDA is the fourteenth and last section of the Krtya-Kalpataru. With it Laksmīdhara's survey of the obligations laid by the scriptures on all men and women is completed. It is more than a finial of an elaborate structure of Dharma. It deals with the duties of two asramas—those of the forestdweller and the ascetic-which were not treated of in the previous twelve books, and which relate to the activities of only those who lead a family life. It also attempts to picture the philosophic and theological background against which the injunctions and inhibitions of Dharma have to be viewed. Failure to treat of these matters will leave the digest incomplete. A work like Manusmyti merits its description as a dharma-samhitā because of its comprehensive outlook. A dharmanibandha or digest of Dharma, like the Krtya-Kalbataru, brings within its purview all that a dharma-samhitā, treats of, and in addition fills up the gaps in individual smrtis by citation of others which fill the omissions; and it prefixes to every pronouncement or dictum its scriptural or smrti authority.

In the Hindu view, the life of man is of value only as providing the opportunity for overcoming the pull of Karma and the trend to rebirth. The self is free only when the fetters of samsāra are broken. At every stage of a man's life this aim should be uppermost in his mind. All actions must be purposive in the sense that they are undertaken with this end. Constituted as he is, man cannot be deprived in life of the sources of well-being and pleasure (artha, kāma). They are accordingly included in the traditional enumeration of the purposes of man (puruṣārtha). In such an enumeration, they are preceded by the signification of Dharma as another aim; the implication is that whatever is desired should be such as would harmonize with Dharma (righteousness). The three constitute trivarga,

whose combined effort should be to reach the fourth purusārtha, viz. freedom from rebirth (mokṣa). The value of trivarga in the cosmic scheme is merely instrumental. In this view, action must be motivated by only one aspiration—viz. the desire for release from samsāra or rebirth. Mukti (release) or Mokṣa must be the pre-occupation of all beings, in all their actions and under all conditions and circumstances. Every one is a potential seeker of freedom, whether he makes the attempt consciously or not. In that sense every being is an aspirant for liberation, a mumukṣu. Mokṣa is the highest good, because with it ends the endless cycle of birth, suffering and death to which the self has been subjected in milliards of incarnations. The striving for it is a common denominator of all ordained human activity.

The means of attainment of the summum bonum are to be found in all stages of life, and the meticulous discharge of ordained duties by a householder (grhastha) can enable him to reach the goal, without giving up family life. But it is easier to discipline body and mind and bring them 'in tune with the infinite' if one retires from the world to the forest, as a vanaprastha, in order that he might find there the seclusion and peace for cultivating the spirit that the distractions of a life in the world are full of, or takes the still more drastic step of renouncing the world (sanyāsa) and adopting the life of a mendicant ascetic. The value of the two last asramas is instrumental. One does not attain mukti by merely becoming a sanyāsin. The description of the last stage in life as moksāsrama has only the meaning that its discipline and opportunities bring an aspirant nearer release than any other kind of life. The bonds which have tied the self to rebirth do not automatically snap of themselves on the entry into sanyāsa. Realization comes only when the opportunities that such a mode of life offers are successfully used to secure the end. Even one who has renounced the world needs to train mind and body and make them help his march to the goal.

Accordingly, after describing the rules for entry into the last two asramas and the discipline to which those who have so entered them should subject themselves, Laksmidhara feels the need to indicate for them as well as to all others the ways in which the requisite training may be secured. The

bulk of Mokṣakāṇḍa is devoted to an account of the processes, the first seven chapters alone being given to a description of the duties of those who enter the two last āsramas. It may be noted, in passing, that it does not recognize the inhibition of the third āsrama for the present age, on the ground that certain institutions or practices which were proper for past ages are not desirable in Kaliyuga. The doctrine of Kalivarjya is ignored by Lakṣmīdhara and is tacitly rejected.

That a person might consciously dedicate all his efforts to the attainment of liberation, he should first envisage the nature of mukti, i.e., he should know exactly what it is and what its effects, when attained, will be. After providing an authorized definition of moksa, the next step to be undertaken is to steady the aspirant by presenting to him, side by side, a picture of release and another picture of the unattractive and repulsive thing which passes as "life." When so seen, a feeling composed of disgust for the world and its specious pleasures and so-called joys springs up; and their real nature is understood, and dispassion is created in the aspirant's mind. This is vairāgya. Mere command over body and mind, reinforced by even vairāgya, are still not enough, for, the munukşu (aspirant for freedom) is still in the dark about the eternal cosmic laws, which govern the evolution, involution and dissolution of the universe in cycle after cycle. He must also be enlightened as to the nature of ultimate Reality, the relation of the self to the Self (jīva-brahmātmabhāva) and the appropriate means of gaining the power to intuit Reality. As authorities have laid down different modes of obtaining this insight or of overcoming the drag of Karma to samsāra, a consideration of these is next called for, and their validity is tested in the light of their scriptural sanctions. The claim of a school of thought to be able to furnish this power of visualization is denoted by its being labelled as a darsana. Advocates of specific modes have claimed exclusive validity for their own solutions, and denied it to those of others. Does mukti result only from meticulous and unfaltering attention to one's enjoined duties (karma), or from faith, unalloyed devotion and self-surrender (bhakti), or from the cold clear light of knowledge (jñāna), which removes

all that obscures the vision and impedes the perception of Reality, as distinct from illusive appearance? Those who advocate each of these ways (marga) claim for it the sanction of scripture, reason and intuition. The same authorities exalt one of the modes at one time, and exalt another in another context. Are these solutions contradictory, or mutually exclusive? Which of them is most securely based on scriptural sanction? Have morals a metaphysical basis? Are the six systems of philosophy (sad-darsana) rivals or complementary? How far is each of them grounded in tradition and scriptural sanction? Such are the questions that now arise for adjudication, and the guidance of the mumksu. As the ultimate aim of Dharma is to ensure moksa to those who accept its guidance, it is incumbent on a dharma-nibandha to decide these questions. To enable it to do so with any measure of success, its author must possess a range of learning and powers of philosophical exposition that are rare even among the erudite. He must excel in both Dharmas astra and in Darsanasastra, and know how to reconcile the conclusions of both. Such capacity is rare. It is not a matter for surprise that with the exception of Laksmidhara (and his imitator Mitramisra, whose Moksaprakāsa is a mere elaboration of the Mokṣakāṇḍa) no other nibandhakāra has made the attempt.

Laksmidhara's contribution is thus unique in the history of both Dharmas astra and philosophy. In spite of his passion for terseness and disinclination to embark on long explanations or discussions, and judging from this achievement, Laksmidhara is seen to have been well-qualified for this formidable task. appraising his work, allowance must be made for the differences in the method of presentation in a dharma-nibandha and in a philosophical work. When conflicting authorities are available, if only some are chosen, which represent one viewpoint to the exclusion of the others, the latter should be regarded as rejected by him. His position has to be inferred as much from what he cites as from what he omits to cite. If he omits to include among valid institutions or forms certain types which his contemporaries or predecessors have advocated, it should not be put down as proof of his unfamiliarity with the views supporting them. Rather must it be deemed an indication of his condemnation of them, not by

express but by implied rejection. An illustration is furnished in certain types of sanyāsa, which others have lauded, e.g., avadhūta, paramahamsa etc. and the exemption from nityakarma claimed for such classes. Laksmidhara's disapproval of them is inferrable by his deliberate omission to treat of them in his account of valid types of sanyāsa. Again, he rarely argues a point: he simply states a conclusion, cites its authority and leaves it there. The duty of a dharmādhikārin is his: it is to give a vyavasthā (decision) on a disputed issue or to give a direction; it is not to argue in its defence. It is a correct position for one who upholds an established view. It is the dissenter who is called upon to justify dissidence. An illustration may be found in Laksmīdhara's treatment of the question of a sanyāsin bearing a staff composed of one bamboo (ekadanda), when Manu and other authorities have enjoined the use of a tridanda (three He cites his authority, notices a passage ascribed to Baudhayana which appears to give an option, and rejects the option by pointing out that the alleged statement of Baudhavana is unauthentic. Other illustrations may be found noted in footnotes and the Notes appended to the volume. The adoption of this method has led to an underestimation of both the learning and powers of Laksmidhara as compared with those of his famous contemporary Vijñānes vara, who argues out rules or practices which Laksmidhara curtly dismisses as unauthorized.

Illustrations of Lakṣmīdhara's independence and erudition will be found in the Introduction prefixed to this volume. He subjects to close scrutiny the authorities cited in favour of views which are opposed to tradition, and smṛti. Instances will occur in a perusal of the Mokṣakāṇḍa. The features are conspicuous in his metaphysical position, and his rejection of views which have been advocated by so famous an authority as S'aṃkara. That he was familiar with the views (and writings) of S'aṃkara is evident in the book but he does not mention him by name or cite his views. They are not permissible in an exposition of Dharma for which the only valid sanctions are found in smṛtis and other authorities indicated at the very commencement of his digest in the paribhāṣā-kāṇḍa. In his days Lakṣmīdhara must have been the dominating personality at Kāsī, the real capital of his king, Govindacandra. The followers of S'aṃkara

as well as the critics of S'amkara must then have been numerous in that ancient centre of learning, which after the sixteenth century became, through the influence and prestige of a group of scholars, the home of Advaita Vedānta. It is doubtful if in the days of Laksmidhara, or even for two centuries atleast after his days, this school had attained at Kāsī a position as the accepted creed of the orthodox. Laksmidhara's philosophical views are closest to those of Bhāskara, the reviver and popularizer of the Bhedābheda view, which is not later than the Advaitic. The critics of Advaita had apparently atleast as much influence in learned and orthodox circles of those days as its defenders and for a long time afterwards. The teachings of Rāmānuia. Madhvācārya and Nimbārka were widely known. them, the views expounded by the Advaitin appeared schismatic. This seems to be Laksmidhara's own position. is necessary to stress this, in view of the manner in which, from its sources in present-day Kāsī, European studies of Vedānta have come to identify it only with its Advaira interpretation. How greatly accidents of scholarship have led to disproportion, will be seen from the almost total neglect of the authorities on whom Laksmidhara relies, (e.g. the smrtis, Puranas) and schools of thought critical of Advaita, like those of Bhāskara and Nimbarka, in modern histories of Indian philosophy.

I recognized even on a cursory perusal of it the importance of the Mokṣakāṇḍa in the history of Indian thought. Accordingly, I sought the help of scholars from whose guidance I hoped to determine Laksmīdhara's philosophical position and affiliations, but found that they knew only aspects of Advaita. It then became necessary for me to acquire firsthand knowledge of the relevant literature, and to obtain the help of scholars who were proficient in non-Advaitic Vedanta. Among those who have so helped me, I must mention with gratitude my brother-in-law Sri R. Narasimha Aiyangar, my old pupil, Sri A. N. Srinivasaraghava Aiyangar, and a young scholar who has also specialized on Yoga, Sri V. N. Srinivasachar, M.A. My obligations are even heavier to Professor P. N. Srinivasacharya for the guidance that I have derived from his authoritative expositions of the Philosophy of Visistadvaita and Philosophy of Bhedā-bheda. He was also good enough to read in 'proof' the Introduction and the Notes appended to this volume. The difficult nature of the subject made it necessary to provide these 'Notes,' and I became aware of the need in the course of my discussions. In the earlier stages of the printing of the text, I had the help of Mahāmahopādhyāya Pandit A. Chinnaswami Sastri, Principal, College of Oriental Learning. Benares Hindu University, and at all stages in passing the book through the press I have been assisted by my former pupil Sri A. N. Krishna Aiyangar, M.A., L.T., of the Adyar Library. The comparative study of the Moksakanda side by side with Mitramisra's Moksabrakāsa was rendered possible by the generosity of Vaidyaratna, Captain G. Srinivasa Murti, M.B.C.M., B.A., B.L., Honorary Director of the Adyar Library, who authorized me to get the only available manuscript of that work copied for his library, and when the transcript was made, placed it at my disposal.

Between the preparation of the first press copy and the printing of the Moksakānda a considerable interval occurred. owing to the discovery of fresh manuscripts which required to be collated. After the text was printed, some further time was needed for the completion of the studies necessitated by the special nature of the work. And lastly, after the Introduction was in print, the need to supplement the work by 'Notes' caused more delay. They have held up the release of a work the text of which was ready three years ago. To Rājayaratna, Jñānajyoti, Dr. B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D., Director, Oriental Institute, Baroda and General Editor of the Gaekwad's Oriental Series, in which the Krtya-Kalpataru is appearing, I am indebted not only for help readily rendered in procuring manuscripts but for his inexhaustible patience in overlooking the delays in the release of the work. The excellence of the printing necessitates an expression of gratitude to Mr. C. Subbarayudu, Superintendent, Vasanta Press, Adyar.

Vasumativilas, Mylapore, Madras. 20th December, 1945 K. V. RANGASWAMI

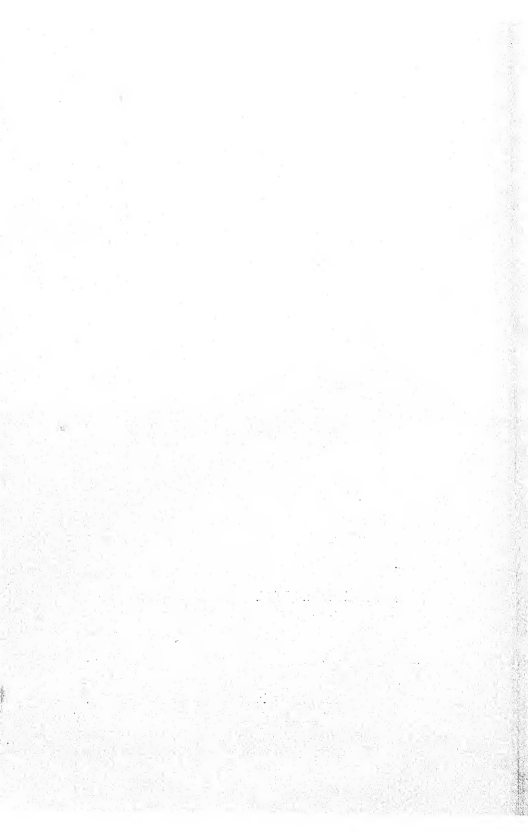
## CONTENTS

|                |                       |            |                                         | 13       | AGE      |
|----------------|-----------------------|------------|-----------------------------------------|----------|----------|
| PREFACE .      |                       |            |                                         |          | NGE<br>V |
| INTRODUCTION:  |                       |            |                                         |          |          |
| The Backgrou   | nd of Moks            | sa .       |                                         |          | 2        |
| The Mumuksu    |                       |            |                                         |          | 5        |
| Preparation of | the Mumu              | ksu .      |                                         |          | 6        |
| Dharmas āstra  |                       | •          |                                         |          | 8        |
| The Contribut  | ion of Lak            | smīdhara   |                                         |          | 10       |
| Its opportuner |                       | •          |                                         |          | 12       |
| Lakşmīdhara,   |                       |            | uia .                                   |          | 14       |
| Lakşmīdhara's  |                       |            | •                                       |          | 17       |
| Scheme of Th   | -                     |            |                                         |          | 21       |
| What is Moks   |                       |            | •                                       |          | 22       |
| Lakşmīdhara's  |                       | n of Liber | ation .                                 |          | 23       |
| The Last Two   | •                     |            |                                         | * * •    | 24       |
| Vairāgya .     |                       |            |                                         | - ×      | 25       |
| The Knowledg   | ge Needed a           | s Preparat | tion .                                  |          | 25       |
| Vānaprastha (  |                       |            |                                         |          | 26       |
| The Ascetic (S |                       |            |                                         |          | 28       |
| Dispassion (V  | •                     | *          |                                         |          | 34       |
| The Eradicati  |                       | (Kāmavar   | janam) .                                | •        | 36       |
| The Truth in   |                       |            |                                         |          | 38       |
| Consideration  |                       |            |                                         |          | 40       |
| Discrimination |                       |            |                                         | l (Deha- |          |
| s ārīra-vivek  |                       |            | •                                       | •        | 41       |
| The Jivātman   | and the Br            | ahmātman   | (Jiva-brah                              | ımātma-  |          |
| bhāva) .       |                       |            |                                         |          | 42       |
| The Relative   | uses of Ki            | nowledge a | nd Action                               | (Jnāna-  |          |
| karmopayog     |                       |            |                                         |          | 43       |
| What Contrib   |                       | ue Knowle  | edge (Ātma                              | -Jñāna-  |          |
| Hetavah) .     |                       |            |                                         | 77       | 46       |
| Yoga and Its I | Branches (S           | a-pallavah | ı) .                                    |          | 48       |
|                | and the second second | 10.00      | 1 T 1 T 1 T 1 T 1 T 1 T 1 T 1 T 1 T 1 T |          |          |

## xiv

|        |                                        |          |          |            |         | PAGE       |
|--------|----------------------------------------|----------|----------|------------|---------|------------|
| Value  | of Yoga                                |          | •        |            |         | 49         |
| Defini | tion of Yoga                           | •        |          | •          |         | 50         |
| Means  | of Yoga (Yoga                          | āṅgāni)  | •        |            |         | 50         |
| Rules  | for Food Etc.                          | •        | •        | •          | • 1     | 52         |
| Dange  | ers in Neglect                         | of Rules | •        | •          |         | 52         |
|        | ro Do Yoga—                            | -        |          |            | •       | 52         |
|        | ption of th                            | e Succe  | essful Y | login (Yu  | ktasya  |            |
|        | aṇaṃ) .                                |          |          | •          |         | 52         |
|        | ubject of Medi                         |          | hyeya-s  | svarūpam)  | •       | 53         |
|        | s of Yogic Pra                         |          | (Cd::    | Duta. C    | •       | 55         |
|        | Ian of the Pois<br>Destiny of the      |          |          |            |         | 56         |
|        | gabhrastagatih)                        |          | WHOL     | apses from | 1 Yoga  | 50         |
|        | ts of Death (A                         |          | •        | •          | •       | 59<br>59   |
|        | assage of the                          |          | om the l | Body (Utki | rāntih) | 60         |
| Conclu |                                        | · .      |          | ody (Ctki  | antin)  | 61         |
|        |                                        |          |          | 5.00       |         | 01         |
| TEXT:  | and party roof, I story lift you group |          |          |            | ******* |            |
|        | मङ्गलाचरणम्                            |          | • •      | • . •      |         | ξ.         |
|        | प्रतिज्ञा                              |          |          |            |         | ?          |
| ₹.     | मोक्षप्रस्तावना                        | •        | •        | •          |         | ३          |
| ₹.     | मोक्षस्वरूपम्                          | •        | •        | •          |         | G          |
| ₹.     | वानप्रस्थ्यम्                          |          | •        | •          |         | १२         |
| 8.     | वानप्रस्थधर्माः                        |          |          |            |         | १७         |
| ٩.     | यत्याश्रमः                             |          |          | * " *      | * -     | 30         |
| ξ.     | सन्यासविधिः                            | * 1      | _        |            | •       | 33         |
| · .    | यमिधर्मः                               |          |          |            | ×       |            |
| ٤.     | वैराग्यम्                              | × , •    | ė .      |            |         | 85         |
| ٠.     | अनिस्यता                               |          |          | •          | द्द     | -60        |
|        |                                        |          |          | •          | •       | ७२         |
|        | विषयनिन्दा                             |          |          |            | . •     | 98         |
|        | अर्थनिन्दा                             | 0 Å*•    | •        |            |         | ७७         |
|        | पुत्रदारादिनिन्                        | दा .     |          |            |         | 90         |
|        | स्वर्गदूषणम्                           |          |          |            |         | ७९         |
| ٩.     | कामादिवर्जनम्                          |          |          |            |         | <b>د</b> १ |
| 30.    | इन्द्रियजय:                            |          |          | 115        |         | 60         |
| 1, 4   |                                        |          | •        |            | 1 1 1 1 | 60         |

|       |                      |            |                                           |         | I    | PAGE           |
|-------|----------------------|------------|-------------------------------------------|---------|------|----------------|
| ११.   | तत्वसृष्टिः          | •          | •                                         |         |      | १००            |
| १२.   | शरीरचिन्ता           | •          | •                                         | •       |      | १०९            |
| १३.   | देहशरीरिविवेक:       | •          |                                           |         |      | ११२            |
| 38.   | जीवब्रह्मात्मभावः    |            | 4                                         |         |      | १३०            |
| १५.   | ज्ञानकर्मयोगः        | •          | • 4                                       | • 0     |      | १४४            |
| १६.   | आत्मज्ञानहेतवः       |            |                                           | •       | •    | १६०            |
| १७.   | सपल्लवयोगः           | •          |                                           |         | १६५- | -१८६           |
|       | योगाङ्गानि           | •          |                                           |         |      | १६७            |
|       | आहारादिनियम:         |            |                                           |         |      | १७५            |
|       | दोषचिकित्सा          |            | •                                         |         |      | १७८            |
|       | योगविधिः             |            |                                           |         |      | १७९            |
| १८.   | युक्तलक्षणम्         |            |                                           |         |      | १८७            |
| १९.   | ध्येयस्वरूपम्        | • .        |                                           | •       |      | १८९            |
| २०.   | योगप्रवृत्तिचिह्नानि | •          |                                           | . 9     |      | २११            |
| २१.   | योगोपसर्गाः          |            |                                           | •       |      | २१२            |
| 47.   | योगविभूतयः           | •          | •                                         | •       |      | २१६            |
| २३.   | स्थितप्रज्ञचरितम्    | •          |                                           | •       | •    | २१९            |
| 28.   | योगभ्रष्टगतिः        | *          |                                           | •       |      | २४६            |
| २५.   | अरिष्टानि            | . •        | . *                                       |         |      | 286            |
| २६.   | उत्क्रान्तिः         | •          |                                           | •       |      | 249            |
|       | अचिरादिमार्गः        | •          | •                                         | •       | 296- | -२६२           |
| अनुबन | <b>-</b> ध:          | •          | • 9                                       | •       |      | २६३            |
| Index | of Authors and       | Works      | cited in th                               | e Text  | २६५- | -२६६           |
| Index | of Authors a         | nd Wor     | ks cited                                  | only in | the  |                |
| Fo    | ot-notes             | •          | • * *                                     | •       | 780- | -२६८           |
| Index | of Half-verses       |            | •                                         | • 1, 3, | २६९- | -३२५           |
| Note  |                      | •          | •                                         | •       |      | <del>346</del> |
|       | scripts of the M     |            | N - 1 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 | •       |      | <del>348</del> |
|       | lementary Ident      | ifications | of Citation                               | ons     |      | 350            |
| Corre | ections              |            | •                                         | 100     | 351- | <del>355</del> |



#### INTRODUCTION

WITH the Moksakānda the exposition of Dharma which Laksmīdhara had undertaken to furnish in the Krtya-kalbataru is completed. He deals in the final kānda with the nature and importance of liberation, in the Indian view of life, and the manner in which it should be secured within the ordained social order. Out of its fourteen sections, the Krtya-kalpataru devotes three to a direct treatment of the functions and duties of the castes and stages of life (varnāsrama) on the proper discharge of which both the stability of the established order and the realization of the ultimate aim of existence are held to depend. The first two books of the digest deal respectively with the acolyte (brahmacārin) and the householder (grhastha), and the last book with the two last asramas, which are regarded as pre-eminently those most associated with liberation.1 The life of the householder, i.e., of the family, is acclaimed as the best of the four, since all the others are borne by it.2 It is only the married dvija who is in a position to carry out the Vedic injunction to worship the fire all his life.3 It is the only one in which the triple debt to sages, gods and ancestors can be repaid.4 The Vedic prayer to Agni to secure immortality through progeny makes family life a recognized means of securing liberation.5 These justify the view of Gautama that the life of the householder is the only asrama and that the others are inferior and

एते गृहस्थप्रमवाः चत्वारः पृथगाश्रमाः ॥

सर्वेषामि वैतेषां वेदस्मृतिविधानतः । गृहस्थ उच्यते श्रेष्टः स त्रीनेतान् विभिर्ते सः ॥ (मतु, ६, ८७, ८८)

<sup>1 &#</sup>x27;ऋणानि त्रीण्युपाकृत्य मनो मोक्षे निवेशयेत्।' (मतु, ६, ३५); "'मोक्षे निवेशयेत्', मोक्षशब्देन प्राधान्यात् प्रव्रज्याश्रमो लक्ष्यते,'' इति लक्ष्मीधरः॥ (पृ. ३०)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ब्रह्मचारी गृहस्थश्च वानप्रस्थो यतिस्तथा।

³ 'यावज्ञीवमिमिहोत्रं जुहोति '; एतद्दै जरामर्थं सत्रं यदिमहोत्रम् (शतपथत्राह्मण, १२, ४, १, १.)

<sup>4</sup> Grhasthakanda, Intrn., pp. 6-8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> जातवेदो यशो अस्मासु घेहि प्रजाभिरमे अमृतत्वमश्याम् (ऋ. सं., ५, ४, १०) ॥

subsidiary to it.¹ The Vedāntasūtra attributes a similar opinion to Jaimini and combats it.² There is the ancient view that he who lives in the family a righteous life and performs, without the desire for reward and in a disinterested spirit, his appointed duties with fulness and earnestness, attains the highest, i.e., liberation.³ But the recognized view of the āsramas is that they rise to a climax in the last āsrama, i.e., of the ascetic, just as the aims of life (puruṣārtha) culminate in mokṣa. Mokṣa is the ultimate goal of human effort. When it is reached the weary march of the soul (ātman) through the endless corridors of time terminates. The self wanders no more. Rebirth ceases; there is no return to life (anāvṛtti).⁴

#### THE BACKGROUND OF MOKSA

Dharmas astra expresses authoritatively the ancient view that the proper approach to liberation is only after a life lived fully in accordance with the precepts of Dharma. It will excuse neither moral lapses nor neglect of appointed duties of station and function. The renunciation  $(ty\bar{a}ga)^5$  which is acclaimed as more effective than any other recognized means of liberation is not the giving up of a moral life or of appointed duties. Even without becoming anchorites, Brāhmaṇas who possess the ten ethical marks of Dharma (das a lakṣaṇāni dharmasya) attain the summum bonum (paramām gatim). But apart from moral worth which is an essential condition of release (mukti), and which cannot be regarded as over-ruled by rhetorical exaltations of the paramahaṃsa or mukta (the freed) as above morals and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ऐकाश्रम्यं त्वा चार्यः प्रत्यक्षविधानाद्गाहस्थस्य । (गौतम, ध. सू., ३, ३६)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> परामर्श जैमिनिरचोदना चापवदित हि । अनुष्ठेयं वादरायणः साम्यश्रुतेः । विधिर्वा धारणवत् ॥ (वे. स्., ३, ४, १८–२०)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. B. Keith, Religion and Philosophy of the Veda, 1925, p. 588.

 $<sup>^4</sup>$  शान्तिपर्व, २२२, ५७, ५५ (कुंब. मु. पु.) अनाष्ट्रतिः शब्दादनाष्ट्रतिः शब्दात् (वेदान्तसूत्र, ४, ४, २२)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैकेऽमृतत्वमाद्यः (कैवल्योपनिषत्. २; महा-नारायणोपनिषत्, १०, ५.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> दशलक्षणानि धर्मस्य ये विप्राः समधीयते । अधील्य चानुवर्तन्ते ते यान्ति परमां गतिम् ॥ (मनु, ६, ९३) See p. 65 infra.

conventions, ' there are certain beliefs that are basic in the Indian attitude to life and moksa. First among these is the eternity of the self or soul (ātman), as contrasted with the perishableness of the body (sarīra). Second comes the faith in an ultimate reality or supreme soul (Paramātman) to which the self is related, though, as regards the character of the relationship as well as the nature of the phenomenal world and sense experience, there is disagreement among philosophers. Not less important is the third postulate of an eternal and inexorable moral law in the universe, based on the ineffaceable character of action (including thought) or karma and the conservation of The doer vanishes but the deed survives as an moral values. influence adhering to the real doer, i.e., the self. The effect of action thus clings to the atman, throughout its wanderings, as an unseen fruition (adrsta-phala). One reaps as one sows. He is the real moulder of his destiny. The so-called "natural gifts" that one occasionally notices in persons, are really not gifts or accidental, but manifestations of adrsta, 2 or tendencies springing from previous births (pūrva-janma-vāsanā). Progress up the scales of existence (or the reverse) is determined by one's accumulated karma (karma-samcaya). Good fortune and misfortune, happiness and unhappiness in one's life are only the rewards of one's own action, the fruits of one's karma. The law of consequences works inexorably. It allows of no chance, of no cosmic misfit, and of no capricious destiny. One has to live out his karma. As seed comes from the tree. and the tree from the seed in endless succession, so action leads to birth, birth to action and action again to rebirth, in tireless sequence, till the circuit is broken, and with it reincarnation is once for all arrested, and stopped for ever. Release from the toils of karma is liberation (mukti). Time and space

ाnfra, p. 33: एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनीयान् । तस्यैवाऽऽत्मा पदिवर्तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेन ॥ It occurs also in बृहद्गरण्य-कोपनिषत्, ४, ४, २३. The point is stated thus in an extreme form in कोषीतकी उपनिषत्, ३, १:—स यो मां विज्ञानीयात्रास्य केन च कर्मणा लोको मीयते न मातृवधेन, न पितृवधेन, न स्तेयेन, न भ्रूणहत्या नास्य पापं च न चक्रषो मुखान्नीलं वेत्तीति ॥ Medhatithi denounces this position: अहंकारममकारत्याग एव संन्यासो वृह्यते, नाऽशेषशास्त्रार्थत्यागः । (मनुभाष्य, ६, ३२)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See J. C. Chatterji, *Hindu Realism*, 1912, p. 113.

have no bounds. Our earth is a speck in the infinity of space. and our life a fraction of a moment in eternity. Created or evolved, the universe and all that it holds of every form of life (including in it the seemingly unsentient as well as supersentient) 1 are dissolved and again recreated or re-evolved (with all its content) aeon (kalþa) after aeon. In an age-long procession of lives that stretches back to infinity the atman (soul) has had milliards of physical "parents," as it will have myriads of "descendants," in unending sequence.2 The retrospect and prospect are awesome. The sorrows of life multiplied to infinity arouse horror and dread. The shock of parturition and the agony of death make the intervening span of life a hyphen between a crisis and a calamity.3 An old belief is that the self has a memory of its past, when it dwells in the womb, and loses it in the shock, when it encounters the blast of the air (vāyu) on emerging into the world. The joys of a transient life are few while its "triple pain" (duhkha-trya) is real and lasting.5 To be born is to come to a heritage of duhkha. The contemplation of "life's ironies" should induce a mood of permanent and over-whelming depression, which hardly hopes for a way of escape. That such depression does not settle down into hopelessness is due to the recognition that all the suffering has been born of karma and might be ended by a modulation of karma or by any means of escaping rebirth. Higher or more joyous forms of existence than man's are attained by the performance of enjoined action.6 Man might

मातापितृसहस्राणि पुत्रदारशतानि च । अनुभूतानि संसारे कस्य ते कस्य वा वयम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See ch. 11, pp. 100-108, infra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. p. 72 infra: गङ्गायाः सिकता धारास्तथा वर्षति वासवे । शक्या गणियतुं लोके न व्यतीताः पितामहाः ; and p. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See p. 67 infra (disgusting nature of birth) and p. 70 (agony of death).

<sup>्</sup>रमापिनिषदि (३) यथा—[गर्भस्थितः] 'नवम मासि सर्वलक्षणज्ञानकरणसंपूर्णो भवति । पूर्वजातिं स्मरति । ग्रुभाग्रुभं च कर्म विन्दति । अथ योनिद्वारं संप्राप्तो यन्त्रेणा-पीड्यमानो महता दुःखेन जातमात्रस्तु वैष्णवेन वायुना संस्पृष्टस्तदा न स्मरति जन्ममरणानि न च कर्म ग्रुभाग्रुभं च विन्दति ।। See also II. 1-3, p. 68 infra.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. inf. pp. 71-2: यावजीवति तावच दु:खै: नानाविधे: प्छत: । et. seq.; and also p. 170, 'अध्नुवं बहुदु:खं च शरीरं गर्भवासिनाम'।

<sup>6</sup> Cf. p. 8 inf. यज्ञेन देवानाप्रोति वैराजं तपसा पुनः ।

lift himself by his own effort even to the realms of the gods. But even then his position there is not for all time. When his stock of merit (karma-bunya) is exhausted, like the oil which feeds the flame of a lamp, he falls headlong again to lower forms of life.1 Even the king of the gods (Indra) knows that he must go when a kalpa ends. Thousands of Indras, and myriads of worlds, have come and gone.2 Where everything dies, even the "immortal, unageing gods" (amrtā-nirjarā-devāh) vanish and only the self endures. The seeming felicity of paradise is poisoned by the haunting fear that it must end.3 The highest joy (paramānanda) is possible when there is assurance of the stoppage of rebirth, because the self has reached its goal. For this, only birth as a man furnishes the opportunity. Reincarnations can be welcome if viewed as a succession of opportunities for spiritual ascent to a summit from which there is no descent. In that sense it is said that even the gods envy man.5

## THE MUMUKŞU

So conceived, it is up to every one to strive to liberate himself and to become a conscious aspirant for freedom or salvation (mumukṣu). One is born to see that he is not reborn. Liberation becomes the cardinal problem of philosophy and gives it a practical orientation. The mumukṣu (potential seeker) must yoke his desire for liberation to an aptitude for it that he can acquire. He must sterilize the wish to live and overcome a longing to be reborn when the moment comes to part from this stage of existence, and the self is about to quit the body. In Indian belief, the longings that spring at the moment of the dissolution of the tie of body and soul are potent. If the

inf. p. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Visnusmṛti, 20, 24-25 (inf. p. 72).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mārkaṇḍeyapurāṇa, 11, 26-27, (inf. p. 80).

<sup>4&#</sup>x27; That which gives zest to life is the supreme motive of the joy of self conquest. Samsara is only a succession of spiritual opportunities.' (Radha-krishnan, Indian Philosophy, I, p. 147.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> मनुष्ययोनिमिच्छन्ति सर्वभूतानि सर्वशः । मनुष्यत्वे च विप्रत्वं सर्व एवाभिनन्दति ॥ (शान्तिपर्व, १७८, ८.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> यं यं वापि स्मरन् भावं त्यजत्यन्ते कलेश्वरम् । तं तमेशैति कौन्तेय सदा तद्भाव-भावितः ॥ (गीता, VIII, 6.) यथा कतुरस्मिन् लोके पुरुषो भवति तथा इतः प्रेत्य भवति ॥ (छान्दोग्य., III, 14, 1)

vearning takes the form of a desire for a new life, the self gets it. But there is scriptural authority 1 for ascertaining the course taken by the released spirit, in harmony with its record (karma). When the soul escapes, it flies away, taking one of three routes, according to its merit-demerit (punya-apunya), which gives it the power of propulsion and direction. The first route is the "way of the gods" (deva-yana) or "the path of light" (arcirmārga). It leads through Fire and the Sun to the plane of Brahman, from which there is no returning. Only the soul of the mukta (liberated) follows this course. The second route is "the way of the Fathers" (pitr-yana) or "the path of darkness," (dhūma-mārga). It leads souls that have not earned mukti through the world of the moon (Candraloka) to regions to which their merit (punya) entitles them. After sojourning there till the merit is exhausted, the souls return to the earth and to forms suited to their karma, from the worm to man. The third way is that destined for the morally depraved whose souls crawl in darkness through it, and return to loathsome forms of life.

## PREPARATION OF THE MUMUKSU

Aspiration for release has to be linked to capacity for it, before the Mumukşu can become a Mukta. Such capacity is rarely inborn, except in divinely inspired souls like those of Praḥlāda or S'uka, who had a congenital gift for intuiting Brahman. It has to be acquired and cultivated laboriously, and the end may come after many lives. For an easy upward progress of the Mumukşu, the varṇāsrama organization provides an inclined plane. Scrupulous attention to the duties that are laid down in Dharmasāstra for his station in life may, in a case of special merit, confer this power directly on even a householder (grahastha); but more commonly the capacity emerges from the rigorous discipline involved in the two last stages (āsrama) to a person entitled to them, or more naturally in the transit from āsrama to āsrama in enjoined sequence till that of renunciation (sanyāsa) is reached. Philosophy shows what

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brhadāranyakopaniṣad, IV, 11; VI, 2, 2 ff., Kauṣitaki Upaniṣad, I, 2, 3; Kaṭhopaniṣad, VI, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> inf. p. 64. 11. 6-7; p. 65, 11. 3-4..

gives the power to a Mumuksu that enables him to attain freedom (moksa), but Dharmas astra has the additional function of indicating the manner in which the aspirant must prepare himself before the knowledge of the way to release dawns on him. Whatever be the type of the philosophical solution to the riddle, the prior training of its student (the Mumuksu) is the function of Dharmasastra. It is in this sense that from the standpoint of Dharmas/āstra, which can be shown to be that of authentic tradition also, the two Mīmāmsa-darsanas are really parts of one and the same system, of which Pūrva-Mīmāmsa is the first book and Uttara-Mīmāmsa or Vedānta is the second. An investigation of the nature and purpose of Dharma is the first step in an enquiry which should culminate in discovering the way of overcoming the pull of samsāra (metampsychosis) and ending rebirth. In the unified system, the first sūtra in the Pūrva (prior) half is the beginning 2 and the triumphant declaration at the end of the latter (uttara) half—affirming that there is "no more return of birth, according to Scripture," is the final aphorism.3 Whethe the redeeming knowledge (ātma-jñāna), on which some Vedantists insist as the only solvent of the ajñāna (nescience), which leads to rebirth, results directly from cogitation, or is a by-product of the illumination that experience of living in the world and the hardening effect of the discipline of the asramas as well as vogic practice give, their combination has to be accepted as essential for mukti. If it was not so, there would be no need for the social organization, and the elaborate rules governing it, which form the pre-occupation of Dharmas'āstra. The author of a digest of Dharma must draw equally upon all the orthodox schools of philosophy (sad-darsana), the records of the spiritual experience of gifted sages (rsis) contained in the epics and the purānas, as well as the body of smṛti literature. He cannot ignore even spiritual intuition, which borders on mysticism, because the problems associated with liberation (mukti) do not all yield to logic.4 A digest of Dharma is a guide to conduct.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Umesh Chandra Bhattacharjee's *The Two Mimāmsas, Indian Historical Quarterly*, IV (1928), pp. 612-629, where the authorities supporting this view are marshalled.

² अथाऽतो धर्मजिज्ञासा ॥ (जै, सू., १, १, १.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> अनावृतिक्शब्दात् अनावृत्तिश्शब्दात् (वे. सू., ४, ४, २२.)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See P. N. Srinivasachari, Philosophy of Visistadvaita, 1923, pp. 15-17.

It does not differ from a darsana-bhāsya (commentary on aphorisms of philosophy) in this respect; for to the Indian the value of philosophy lies in its practical outlook, namely to furnish knowledge of the self and of the Absolute as the only means over-coming the pull of metempsychosis. Metaphysics becomes an art of life in its highest and widest sense. Dharmasastra and philosophy attack two of the four-fold aims of life (burusārtha), viz., Dharma, Artha, Kāma and Moksa. As the four reflect the ethical, social, aesthetic and emotional and spiritual sides and needs of man, which have to be cultivated in harmonious co-ordination, so as to maximize the benefit from the cultivation of each and all, they must necessarily come within the scope of any science of social organization, and are not excluded from ethical and metaphysical enquiries. The system of varna and asrama offers a rough parallel to the purusartha. The human make-up as well as the facts of life can be ignored by neither the darsana nor the smrtikāra.

#### DHARMAS'ĀSTRA AND DARS'ANAS'ĀSTRA

The education of the Mumukṣu is as much the function of Dharmas āstra as of philosophy. Social purpose comprehends the higher aspirations of man. The hypothesis of an eternal sanction for the social system from a superhuman source brings the social organization within the ambit of the philosopher, and metaphysics within the province of the sociologist. In India, the orthodox darsanas (i.e., excluding the Cārvāka, Jaina and Bauddha systems) are at one with Dharmas āstra in accepting the validity of the same sources. Both accept the over-riding authority of S'ruti (the Veda) and the value of organized dialectic. They are not mutually antagonistic. Writers on the darsanas cite smṛtis, while writers on Dharma deal with the metaphysical basis of human relations and duties. In theistic systems ethics and metaphysics cannot be kept apart. In reasoning both follow the logic of the Nyāya, and in interpretation the rules of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> कौटिलीय अर्थशास्त्रे यथा—धर्मार्थाऽविरोधेन कामं सेवेत न निस्सुखस्स्यात् । समं वा त्रिवर्गमन्योन्यानुबन्धम् । एको हि अत्यासेवितो धर्मार्थकामानामात्मानमितरो पीडयति ॥ (१,७)

Mīmāmsa are accepted as valid by both. Neither rivalry nor antagonism exists between the two. The ultimate practical aim is the same, viz., they show the way to liberation (mukti). They borrow extensively from each other. There are differences between them in their approach to problems, the relative weight they attach to their authorities, the stress they lay on modes and means, and in their prescriptions. But the gap between smrti and darsana-sūtra is not wider than that between one philosophical text and another. With the exception of the Carvaka, all recognize the validity and value of moral standards. Whatever be the difference in their conception of salvation, they agree in making the moral life an essential prerequisite to it. Their acceptance of tradition as authority, next to revelation (smrti and S'ruti), springs neither from blind loyalty nor from disloyalty to reason. The six orthodox darsanas have been viewed as complementary, and they have been grouped into three pairs. The association of Nyāya and Vaisesika is ancient and natural. The facts of experience cannot be properly explained by logic ignoring physics. Sāmkhya and Yoga go together, because by mere analysis we cannot explain the Universe if mental and spiritual experience be ignored. The old view that regards the Mīmāmsa and the Vedānta as a unit, can alone explain and justify the parallel streams of tradition which stress the need of Karma and jñāna, equally or in conjunction for mukti. A synoptic view has usually been taken by Indian writers and thinkers of the essentials of the darsanas, ignoring differences in detail, so as to bring out the essential unity of doctrine and the inner consistency which is a mark of truth. It is not necessary to seek a reconciliation between the darsanas by regarding them as designed to suit varying capacity, or as 'more or less true.' The unity of all systems, which has been seen by modern thinkers in Indian philosophy,1 has always been accepted in practice in India. Dissent, except where it relates to fundamentals, is not deemed a sign of heresy. This attitude will explain the utilization of ānvīksikī or ātma-vidyā, which will include not only logic but all metaphysical systems (including the Vedanta) as well as Sāmkhya, Yoga and Lokāyata, by Arthasāstra, which is not

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Radhakrishnan, Indian Philosophy, II, pp. 769-770,

rejected by Dharmas'astra.¹ It may also show that the exposition of different *dars'anas* by the same authors (like Vācaspati, Vedānta Desika, Mādhava and Vījñānabhikṣu) has more in it than the desire to display versatility, or dialectical skill.

## THE CONTRIBUTION OF LAKSMIDHARA

The reciprocal help that smṛti and darsana can render each other is best seen in the treatment of the problem of ultimate 2 release (mukti) or salvation. Not only premier smrtis like those of Manu and Yājñavalkya, but even those bearing the names of sages like Dakṣa, Hārīta and Devala, deal at length with topics which are religious and philosophical. But, a digest of Dharma which essays to deal with such questions can only be composed by one who is equally at home in both sāstras. great commentators on Manu and Yajñavalkya (Medhātithi and Govindarāja, Visvarūpa and Vijñānesvara) show an easy mastery of both. But while a commentator need not travel beyond his text, the author of a digest (nibandha) must attempt a comprehensive treatment, including a review of all relevant topics and opinions. A very unusual combination of Vedic learning, and mastery of philosophy, ritualistic lore and philosophical systems is a prerequisite for one who essays the task of dealing with the fundamental problem of philosophy from the standpoint of Dharmasāstra. The Krtyakalpataru gives ample evidence of the possession of this competence by Laksmidhara. He has accordingly been able to secure in his digest a completeness and comprehensiveness that no other extant nibandha has. Other writers of digests have written more copiously and covered the aspects of Dharma, but none so tersely, completely and logically. Moksa is dealt with in only one other digest, viz., the Viramitrodaya. Mitramisra, its author, deliberately planned his huge

¹ आन्नीक्षिकी त्रयी वार्ता दण्डनीतिश्चेति विद्याः । सांख्यं योगं लोकायतं-चेत्यान्वीक्षकी ॥ (अर्थशास्त्र. १, १. २) Vis'varūpa and Jimūtavāhana cite Kauṭilya as an authority.

<sup>2</sup> The divisions of वीरमित्रोदय are arranged in this haphazard order: परि. भाषा, संस्कार, आह्निक, पूजा, प्रतिष्ठा, राजधर्म, व्यवहार, ग्रुह्मि, श्राह्म, तीर्थ, दान, वत, समय, ज्योतिष, शान्ति, कर्मविपाक, चिकित्सा, प्रायिश्चत, प्रकीर्णक, लक्षण, भक्ति, मोक्ष. On the logic of Laksmidhara's plan, see Tirthakanda, Intrn. pp. xix-xx, and Danakanda, Int. pp. 17-19. digest, which consists of 22 sections, on the Krtya-kalbataru. He has absorbed almost entire sections of the earlier nibandha, when he has had to traverse the same ground as Laksmidhara. Mitramisra's choice of topics and his arrangement of the different sections of his work do not show the logical sequence that is one of the special features of the Krtya-kalpataru.1 He is a diffuse writer, more acute than critical, and gifted with less subtlety and a lower sense of proportion than his model. Like Aparārka and Hemādri, Mitramisra attempts a variorum treatment, which has to discard selection in order to achieve fulness and bulk. Hemādri's work bears the title Caturvarga-cintāmani, which implies a plan to deal with all the four purusarthas. Moksa must necessarily have formed the concluding part of a work so designed, if it had been completed. In the introductory verses to two sections of his digest, Hemādri claims to have written on vrata, dana, tirtha and moksa, in sequence.2 The claim is repeated in the introductory verses of his commentary on Vopadeva's Muktāphala.3 The thoroughness with which he garnered his material has made Hemādri's digest a quarry where later writers have dug for material for their own works. In the Dānakhanda Hemadri has borrowed freely from Laksmīdhara. Both were devotees of Visnu. If we had Hemadri's section on Moksa, a comparison of it with the Moksakānda of Laksmīdhara's nibandha would have been of great interest. That no writer, who composed works on tirtha after the days of Hemādri should have cited his section on tirtha suggests that it was probably not written at all. A similar doubt is suggested by the circumstance that Mitramisra, who invariably lays previous writers under contribution, makes no reference to Hemādri, in the Moksabrakāsa. We have therefore only two surveys of

विष्णुशीत्यै चतुर्वर्गचिन्तामण्यामजीगणत् । भेदान् व्रतानां दानानां तीर्थानां मोक्षवर्त्मनाम् ॥

Vopadeva's Bhāgavatamuktāphala.

¹ ' बतुर्णी ' धर्मार्थकामसोक्षाणां 'वर्गः ' समूहः, धर्मार्थकामसोक्षम् ॥

<sup>े</sup> खण्डानि चास्मिन् व्रत-दान-तीर्थ-मोक्षमिधानि कमशो भवन्ति । यत्पश्चमं तत्परिशेषखण्डमखण्डितो यत्र विभाति धर्मः ॥ (II, i, v. 16.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> व्रतादिभेदांश्व कमाद् व्रतदानतीर्थमोक्षपरिशेषपूर्वेषु पञ्चसु खण्डेषु, मोक्षवर्त्मानि मोक्षोपायाः is Hemādri's gloss on the above.

Moksa, viewed from the standpoint of Dharmas'āstra, of which the earlier is a pioneer. An examination of the list of authorities he cites in the Moksakānda shows that Laksmīdhara had no predecessor, and establishes his claim to the title.

#### ITS OPPORTUNENESS AND VALUE

It was well that Laksmidhara's attempt should have been made. When he wrote, the Advaita philosophy of S'amkara was to the fore though its consistency with tradition and authority as well as its validity were also questioned.1 The rivalries of the darsanas were being replaced by the controversies between competing interpretations of the Vedanta. The title of the aupanisada doctrine was already monopolized by it, though reflections of the ideas of other darsanas are also to be found in the Upanisads. In the great epic and in the Purānas the ideas of the other systems are more prominent.<sup>2</sup> This is so especially of the Sāmkhya, which is the only one of the five which in metaphysical interpretation challenges the Vedanta. The Yoga system accepted the metaphysics of the Sāmkhya with the difference that it gave Isvara more prominence than even theistic Samkhya, while concerning itself mainly with the training of the body and the tuning of the mind with a view to attain the knowledge of the highest truth. The main difference between the Vedanta and the others has been said to consist in this: that the latter accept an ultimate and eternal dualism, while, with one exception (viz., the Mādhva), the schools of the Vedanta emphasize monism. But, in the popular versions of the Vedānta, such as we find in the Purānas and the Agamas, the conception of duality creeps in, when, in addition to the Absolute, mention is made of an eternal sakti or māyā, whose association brings into existence the phenomenal universe. The conception of the Absolute (Brahman) as nirguna has had to be supplemented by that of a creator, a Demiurgus or Kārya-Brahman, who emerges from his association with māvā or avidyā, the primeval and eternal illusion.3 This doctrine which

<sup>1</sup> e.g., by Rāmānuja's predecessor Yāmunācārya, and even earlier by Bhāskara, who must have flourished about 800 a.d. (P. N. Srinivasachari, Philosophy of Bhedābhedā, 1944, pp. 22-23, 31-32, 50-52 and 94-95).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Keith, Philosophy of the Veda, p. 535 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A.C. Gough—*Philosophy of the Upanishads*, 2nd edn., 1891, pp. 161-178. Hiranyagarbha is another name for the Brahman manifested in the world.

is an integral part of the monism of S'amkara was unacceptable to many Vedantins who attacked it. The different types of the Vedanta are older than S'amkara or Rāmānuja or Nimbarka or Madhya, but their enunciation and development into complete self-contained systems was the work of these teachers. If we accept for S'amkara the date now generally assigned to him viz.. the last quarter of the eighth century A. D., there was time for his interpretation of the Vedānta to be firmly established,2 before the time of Laksmidhara. Rāmānuja died in 1137 A. D. and tradition assigns to him the great age of 120 years when he passed away. In the case of a great historical character, who is not born of an established dynasty of rulers, there is bound to be more certainty about the date of his death than of his birth. any case, as the famous commentaries of Rāmānuja were composed in the meridian of his life and apostolate, they must have appeared before the Gāhadwāla dynasty rose to power in the second half of the eleventh century. The circulation of new ideas and new books was far quicker in ancient and mediaeval India than one could now imagine. The wandering scholar and the pilgrim, the student who had finished his studies and the ascetic who was homeless, carried new ideas to the remotest parts of the Indian continent. Kāsī, the virtual capital of the Gāhadwāla dynasty, was even then the focus of spiritual and academic light for all India. Even apart from the tradition of his sect which mentions a tour undertaken by Rāmānuja to so remote a region as Kashmir, from his South Indian home, there is no room to doubt that such important works as the bhāṣyas of Rāmānuja on two out of three of the fundamental texts of the Vedanta, viz. the Vedāntasūtra of Bādarāyaņa and the Bhagavadgītā, and his resume of the teachings of the third, viz. the Upanisads (Vedārthasamgraha) had become known to scholars in North India. The question is of importance in determining Laksmīdhara's sources and the influences that were abroad in his time.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. S. Ghate, The Vedanta, 1926, p. 19. P. N. Srinivasachari, Philosophy of Visistadvaita, pp. 503-504.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sures'varācārya's Vārttika and Naiskarmya siddhi, Vācaspati's Bhāmatī, Padmapāda's Pañcapādikā, and Āuandagiri's Nyāyanirnaya had appeared soon after S'aṃkara's time.

## LAKSMĪDHARA, S'AMKARA AND RĪMĪNUJA

The name of Rāmānuja does not occur even once in the Krtya-kalpataru. It is significant that the name of S'amkara or any allusion to him as the bhāsyakāra (authentic commentator) does not also occur in it. There is a solitary reference to an unnamed "Gītābhāsya" (p. 99) in the interpretation of the word "rasa" in Bhagavadgītā, II, 59, as "rāga," and it is cited as from the above named work (rasavarjamityatra raso raga iti Gitabhāṣyam). In a footnote on p. 98 inf. the relevant passages from the bhāṣyas of both S'amkara and Rāmānuja are extracted. Rāmānuja uses the identical words cited (raso rāgah) but S'amkara gives the same interpretation in more words-"rasas'abdo rage prasiddhah." The allusion, without specification of authorship, must be only to a commentary of recognized emin-There are other indications, which have been pointed out in footnotes, that seem to show that in some matters Laksmīdhara leaned to the views of Rāmānuja and that he accepted interpretations inconsistent with the official exposition of the Advaita by S'amkara and his immediate followers, and which indicate more leaning to the views of Rāmānuja. The term 'naiskarmyam' occurring in Bhagavadgītā, II, 4, Lakṣmīdhara explains as 'being free of merit and demerit, that is moksa' ('naiskarmyam' punyāpunya-rahitatvam moksamityarthah). Mitramisra, who seems to feel that he holds a brief for the Advaita of S'amkara quotes this interpretation of the Kalpataru but declares that it should be rejected as it is opposed to the bhāsya (tad-bhāsya-virodhāt upeksyam). The interpretation of Laksmīdhara is indeed opposed to that of S'amkara-bhāsya, but as regards the word atleast (though not as regards the general drift of his commentary) it is not in line with that of Rāmānuja either (p. 148 f. n.). His inculcation of the worship of God, Isvarārādhanam (p. 150), as not opposed to the injunction of the Bhagavadgītā—not to be the cause of karma being done (karmahetuh)—Isvarāradhanārtha kriyamāne karmani nāsti vaisamyam—and as leading to Visnu's abode (an interpretation of padam in Bhagavadgītā, II, 51) are in line with Rāmānuja's teaching. It is significant (as pointed out in the note on p. 151)

 $<sup>^1</sup>$  It seems to lean more to Bhāskara's view; See Philosophy of Bhedā-bheda, p, 114, as do the other interpretations lower down.

that Mitramisra, who champions the Advaitic view of S'amkara and the doctrine of Jīvanmukti, which he regards as involved in the text that Laksmidhara had explained differently, has had to stress it against Laksmidhara's own view. Laksmidhara does not show anywhere in his work the acceptance of two Brahmans. the Kāraṇa-Brahman or the Absolute and the Kārya-Brahman or the Demiurgus, but whenever he conceives of the Paramātman, who is immanent (p. 103) as Viṣṇu, he refers only to the one Brahman, whose manifestations are the Trimurtis (p. 106). and of whom gunas are predicated. His interpretation of the "voga-yuktah" in Bhagavadgītā, V, 7, as "advaitadarsane sthitah" and its elaboration as 'mama nātra kartrtvamiti dhārayet' (pp. 153-154) differ from those of both S'amkara and Rāmānuja. So also seems the interpretation of the 'adhyātmacetasā' in Bhagavadgītā, II, 30, cited on p. 157. The expression 'Jīvanmuktah' (one who is released in lifetime) as defined. from the Brahmapurāna on p. 209, seems only to be a complimentary exaggeration of mukti, described in the earlier context as release after the mortal coils are cast off. It is the only place in the Moksakānda where jīvanmukti, which forms an important idea of the post-S'amkara Advaita, occurs. The contradiction is implicit in the idea of jīvan-mukti—the coexistence of jivātman with embodiedness that cannot co-exist with mukti, which is freedom from it. The Puranic description is a rhetorical compliment to the person who has secured the knowledge (jñāna) that liberates, and not an assertion of the possibility of freedom in embodiment.

In these points of divergence, Lakṣmīdhara either follows an independent line of his own, or a tradition older than S'aṃkara. That in the choice of authorities and the value attached to certain rules of conduct, he was unable to support S'aṃkara, whom his younger contemporary Vijñānes vara implicitly follows in both as well as in Advaitic doctrine, is evident from a number of cases in Mokṣakānḍa. To take the former first: the prasthāna (literally starting point, i.e., authority) for S'aṃkara is threefold: Upaniṣad, Vedāntasūtra and Bhagavadgītā. Rāmānuja indeed accepts the prasthāna-traya, but he also adds as authorities

P. N. Srinivasachari, *Philosophy of Visistadvaita*, p. 59 and p. 463. Keith holds that the *Upanisads* do not show belief in *Jivanmukti* and they believe in the possibility of perfection only at death (l. c. pp. 583-584).

smrti (i.e. purāņa and itihāsa) as well as āgama, the Pāncarātra, which S'amkara held as rejected, and Rāmānuja as endorsed as siddhanta (final view) by the author of the Vedantasutra (II, ii, 42-45). There is not a single reference to any agama in Mokṣakāṇḍa.1 But, the Viṣṇuburāṇa, whose authority was accepted by Rāmānuja, is extensively used by Laksmīdhara along with the Narasimhaburāna (another Vaisnava work), the two epics, and some other puranas, like the Markandeya, Vāyu, Matsya, Brahma and Brahmānda. Treatises on the Vedānta give the first place to the prasthāna-traya and use other works sparingly, more for elucidation than for support. Laksmīdhara reverses this order. He cites sparingly both Samhitā and Brāhmana as well as Upaniṣad, the Vedāntasūtra only twice, chiefly in elucidation or support of statements culled from the Mahābhārata, the Purānas and the Smṛtis (including in the category the Dharmasūtras). He follows the Mīmāmsaka in making no distinction between one branch of the Vedic canon and another, while the Vedantin stresses the Upanisad more than the rest.2 There are barely half-a-dozen citations of Upanisads. The Māhabhārata is the work most frequently drawn upon. Tradition in India identifies Bādarāyaņa (the author of the Vedāntasūtra with Vyāsa the author of the Mahābhārata. To an orthodox Hindu the one is therefore as good an authority as the other, and the two cannot but be consistent. Among smrtis proper those of Manu and Yājñavalkya are cited most, and Daksa, Devala, Hārīta, Yama, and S'ankha-Likhita in smaller degree. Of the Dharmasūtras, Baudhāyana and Āpastamba are most used, and the former is practically cited in full where it treats of the last two āsramas.

As regards practices or rules endorsed by S'amkara or his school, some points of divergence between it and Lakṣmīdhara may be mentioned. He is against entry into sanyāsa immediately after studentship. He rejects the use of a single danda by the ascetic, and regards as unauthentic a passage in Baudhāyana

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> No agama, Vaisnava or Saiva, is cited in the entire Kalpataru. Later digests have long quotations from them. Laksmidhara relies only on sources, whose authority is unquestioned.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Veda being beginningless (anadi) and uncreated (apauruseya), the idea that any part of it can be older than any others cannot occur to an orthodox Hindu. The authenticity of an upanisad may, for example, be questioned but not its authority, like any other part of the Vedic canon, once it is accepted as genuine.

sūtra, which appeared to allow it (p. 38). Advaita sanyāsins shave their heads completely, and remove the sikhā (tuft). Laksmidhara explains a sūtra of Gautama, which allows an option in this respect, as only meaning that the removal of the hair excluding the sikhā is allowed. Advaitins attach unique importance to sanyāsa in the attainment of mukti. Laksmīdhara regards entry into mukti as also possible from grhasthāsrama and vanyāsrama (p. 27). He does not cite any of the authorities on which S'amkara relies for holding that an ascetic should cast off his sacred thread (yajñopavīta). His view should be presumed to be that it should be retained even by an ascetic. Though he names only the hamsa and paramahamsa class of ascetics, he omits to treat of them altogether. This will be in accord with his view that no one is above rules of Dharma. He does not know of, or approve of the atvāsramin, i.e. the ascetic who is beyond all duties of his order. S'amkara (and following him Vijñānesvara) quotes the Jābālopaniṣad on sanyāsa. Lakṣmīdhara ignores it. It is noteworthy that in all these, the ascetics of the school of Rāmānuja follow the rules that Laksmīdhara upholds. He will not allow any enjoined duty or action to be omitted. This is made clear in his interpretation of Bhagavadgītā. II. 47-51 (p. 150) where karma is explained as the enjoined duty abbrobriate to a man's ās rama, which must be performed. He indicates the sattvic nature of the performance of a sacrifice (vajña) by interpreting yajñārtha in Bhagavadgītā (III, 9) as vajña-puruşa arthāt, Yajña meaning Viṣṇu, according to the Veda (Yajño vai Visnuh).2 Laksmīdhara throughout interpretes 'vaiña' as Parama-purușa.

## LAKSMIDHARA'S PHILOSOPHICAL POSITION

The determination of the exact position of Lakṣmīdhara, from the views expressed in Mokṣakāṇḍa, is not very easy. It

¹ Rāmānuja also rejects it, thus: ब्रह्मचर्य समाप्य गृही भवेत्, गृहाद्वनी भूत्वा प्रवजेत् यिद्वेतरतया ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेत् गृहाद्वा वनाद्वा यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रवजेत् वहित जावालानामाश्रमविधि असन्तमिति कृत्वा etc. (श्रीभाष्य, ३४,२०). He does not refer to it as Sruti, i.e. Upanişad, as Saṃkara does:—अनपेक्ष्येव जावालश्रुतिमाश्रमान्त-रविधायिनीमयं आचार्येण विचारः प्रवितितः । विद्यत एव तु आश्रमान्तरविधिश्रुतिः प्रत्यक्षा ॥ शांकरभाष्य, ब्र. सु., ४, ३, २००)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Taittirīya Samhitā, I, vii, 8, see pp. 149 and 158 inf.

has been seen that he does not bow to the high authority of S'amkara, and that his opinions often display a leaning to those of other (and non-Advaitic) schools. It is his practice to allow extracts from authorities, which are themselves chosen with care, to speak for themselves, interposing his explanations and comments only where they are needed to make his own position clear. Most nibandhakāras are not so discriminating. We have to infer Laksmīdhara's view as much as from what he discards, in the way of accessible citation, as from what he actually quotes. Silence on any matter means in his case disapproval or atleast want of approval. His 'official' attitude to fundamental questions is indicated by the mangala-sloka, as well (as is usual with him) as his justification of his own adhikāra or authority to make an exposition of Mokṣa.1 The possession of a critical knowledge of the teachings of the Upanisads (vedāntoktiviveka), . which removed from his vision the obscuration of delusion (māvātamas), and enabled him to realize the Supreme Spirit (Paramātman), who is immeasurable knowledge (ameya-cinmaya), and made him feel his unity with it (brahmaikatā), is what he there claims to possess. He declares that he felt the sense of union with the Absolute for whom seers like the mind-born son of Brahma, Sananda, who had attained supreme bliss, yearn. He does not (it should be noted) describe himself as a jīvanmukta, but as one who has only acquired the competence for liberation, i.e. when the separation of the soul from the body comes at death. This is videha-mukti or kramamukti which the developed Advaita regards as inferior.3 The use of the word viveka in reference to the teachings of the Vedānta (i.e. the Upanisad) instead of jñāna must be noted. That Laksmīdhara was an aikyavādin is clearly seen in many places of his book. His definition of mukti as oneness with Brahman (Brahmanā aikyamp. 5), his interpretation of the attainment of Brahmabhāvanā (in Visnupurāna, VI, vii, 95) as the conviction 'I am Brahman' (Brahmoham asmi, p. 6), his interpretation of the

l' Laksmidhara, the excellent Brāhmana speaks of Mokşa in the fourteenth Section—he whose soul is in unison with the Brahman of the form of inscrutable knowledge, freely manifesting itself when the irremovable darkness of delusion (Māyā) drops away as a result of the abundant discriminatory knowledge of the words of the Upanişads (Vedānta) and for whom Sananda and other sages, who have attained Brahmānanda yearn. (Eng. Trn. of the Mangala-sloka).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kramamukti is one of the objectives of the worship of a personal God *Isvara*). See Sankarabhasya, on V. S., I, 3, 23.

Chāndogya passage (VIII, iii, 4)-param jyotir upasampadya (n. 6)—as "becoming (bhūtvā) Brahma" (Brahmasvarūþam  $bh\bar{u}tv\bar{a}$ ), the expression  $brahm\bar{i}bh\bar{u}tah$  (p. 7), in explaining the term 'nivittah,' the interpretation of 'sāmyam' which would ordinarily be taken as equality as one-ness (ekatvam) on p. 9, taking 'asatyam' (untruth) in Visnuburāna, II, xii, 45 (cited on p. 142) as the idea of being other than Brahman (Brahmādatiriktam, p. 143, and the suggested (p. 147) equivalence of svarājyam (in Manusmṛti, XII, 91) as "being Brahma" (Brahmabhāvam) are all indications of affinity to an Advaitic system. But, three doctrines are basic in the Advaita of S'amkara. insists on Māyā, which the other schools of Vedānta reject. postulates a nirguna Brahman, who is the Absolute, and an Isvara or Kārya-Brahman, which the other schools reject. The dicta regarding the attainment of Brahma-sthanam etc., for karma and yoga are treated as relating only to the lower Brahman. Knowledge (jñāna) is the only means of removing Māyā and securing liberation (mukti). Brahmānanda is bliss which is Brahman. When Brahman is spoken of as anandamaya, the reference is to the secondary, saguna, Brahman, whom S'amkara designates Isvara. Confusion is caused because the name Isvara. which S'amkara gives to the Demiurgus (Saguna-Brahman) is clearly used in many of the passages cited by Laksmidhara, and by Laksmidhara himself, when only the Highest is intended. In such cases, the omission of Laksmidhara to put in caveats against mistaking the lower Brahman for the higher, should be taken as implying that he did not recognize the difference, which is manifestly brought into a literature that is unaware of the distinction. Mitramisra, on the other hand, who wrote in the hey-day of Advaita of S'amkara at Benares in the 17th century, always supplies in his comments on such passages the caveat or explanation. In a work of Laksmidhara the omission of qualifying explanations should not be regarded as due merely to indifference or carelessness. As to all Vaisnavas, to him also Viṣṇu, the Supreme Being, is anandamaya, full of bliss. The Sāmkhya description of creation and destruction as evolution and involution, that he gives in as adapted form in the long extract cited on pp. 102-108, makes it clear that creation, as well as destruction, is the work of the only Supreme Being, in

one or other manifestation. In explaining the famous passage in Bhagavadgītā (III, 3-9) on karma-yoga and jñānavoga, Laksmidhara quotes with approval a dictum of Yogi-Yājñavalkya (p. 146 and p. 149) that karma and jñāna should be applied together, in support of his comment on the Gītā slokas, and says pointedly (p. 149): "That salvation is solely through knowledge (iñāna) and that all action (karma) enjoined by the Veda and the smrtis should not be done (for this purpose), on the ground that they cause bondage (to rebirth) is hereby condemned." Curiously, in this case, Mitramis'ra, a pronounced follower of S'amkara, criticizes S'amkara for prescribing only the way of knowledge (jñāna-mārga) for liberation (mukti), as karma is no less necessary.2 As a Dharmas/astrakāra and Mīmāmsaka, he could do no less. The acceptance of the idealistic view and its corollaries is subject to its harmony with the teachings of s'ruti and smrti. To prevent a deterioration of the standard of redeeming karma by the association of the desire for results (phalecchā), when he advocates it, as no less valid than jñāna, Laksmīdhara applies the doctrine of sāttvika-tyāga even in contexts in which it is not applied by Rāmānuja (e.g., Gītā, IV, 14-15, and p. 152 infra.) The insistence of Bhagavad-ārādhanam (worship of God), or Īsvarārādhanam, which implies devotion (Bhakti) to a personal God, as a form of sat-karma (p. 148, pp. 150, 151) for reaching the abiding place of Visnu, the Supreme Being (p. 151), implies the inclusion of devotion (Bhakti) in action (karma), and making bhakti-yoga an integral part of karma-yoga. Buddhi-yukta or jñāna-yukta karma-mārga includes the bhati-mārga as well. Mitramisra follows suit, and has provided a section dealing with Bhakti, side by side with his Moksa-brakās'a.3

Lakṣmīdhara's acceptance of other darsanas than the Vedānta is seen in chapter XI dealing with true creation (tattva-sṛṣṭi) in which he follows the Sāṃkhya version of creation, ending with a Mahābhārata sloka (which, as pointed out

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ज्ञानादेव केवलान्मुक्तिरिति सर्व श्रौत स्मार्त कर्म न कर्तव्यं बन्धहेतुत्वादिति निरा-कृतम् (पृ. १४९)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> मोक्षप्रकाशे (p. 326)

 $<sup>^3</sup>$  Printed in the Chowkhamba Sanskrit Series, 1936. Mokṣaprakās $\alpha$  is still unpublished. I am editing it.

by Mitramisra), gives the *Vedānta* version.¹ Chapters XVII to XXVI summarize the teachings of *Yoga* by Patañjali on a number of topics connected with Mokṣa.

A learned and thoughtful āstika, brought up in the best traditions of Dharma, is in a position to form his own views and evolve for life and the hereafter a system of his own, without succumbing to the temptation to tie himself to doctrinal schools. A Dharmanibandha is intended for the guidance of such persons. The Mokṣakānḍa, with its eclectic tone and temper, is so designed.

## SCHEME OF THE MOKSAKANDA

We may now pass on to the consideration of Laksmidhara's plan of exposition of the problem of liberation. Obviously, he does not aim at writing a philosophical treatise. It is far from his purpose, which is to explain how revelation, injunction, tradition, mystic experience, intuition, and philosophy have shown the best way of attaining release (mukti). It is the thoughtful that most experience the dread of rebirth, and crave for its arrest. The bharata-vākyam of the most celebrated romantic drama in Sanskrit ends with the poet's prayer for the extinction of future birth.3 The knowledge of the means may dawn on a person intuitively, but ordinarily it emerges from a disciplined and rational life, properly lived. Common folk (loka) do not easily realize that sukha (the sense of well-being) comes only from liberation (moksa). A verbal frontispiece is provided in the way of an ornate figurative description of a great tree which obstructs the road to mukti, and to whose efflorescence life with all its opportunities and temptations is compared. It is only when the tree is cut down by the axe of knowledge (vidvā-kuthārena) that the obstruction vanishes (p. 3). This forms a characteristic exordium. Many have still fallen (patanti)

प्वं सांख्यरीत्या परमेश्वराधिष्ठितप्रकृत्युपादानत्वं प्रपञ्चस्योक्तम् । इदानीं वेदान्तरीत्या ब्रह्मोपादानत्वं उच्यते महाभारते 'अक्षरोऽग्रे' इति । मोचग्रकाश, (पृ. २१७). The Vaisesika-darsana, gives the order of evolution differently: akşara, vayu, salilanidhi and tejas (Prasastapadabhasya, ed. Chowkhamba, pp. 21, 22)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ghate, Vedānta, passim, and pp. 49-40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ममापि च क्षपयतु नीललोहित: पुनर्भत्रं परिगतशक्तिरात्ममू: ॥ (शाकुन्तले)

after performing sacrifices, austerities, enduring fasts, and leading restrained lives. To secure lasting peace and freedom from fall, one should wash out the obscuring dust of pre-disposition to rebirth (vāsanā-reņu-gunthitaḥ), which has clung to the self in countless births. This can be done only by the cleansing water of knowledge (jāāna vāriṇā, p. 4).

## WHAT IS MOKSA?

Different systems of philosophy have defined in different ways liberation and the means of effecting it. The answer to the question depends upon the philosophical background of the answerer. The Indian materialist (Cārvāka) saw in physical death the end of all suffering, and it was moksa to him. Indian theistical systems agree to accept ignorance of fundamental reality as the cause of bondage of the self to samsāra. Mukti may be viewed negatively as the end of suffering and pain, physical, mental, and spiritual; or, positively, it may be bliss, ensuing from a perfect condition of being to which it has led. The view of the Mīmāmsa and the Vedānta is in accord with the latter. The Nyāya regards apavarga, (mukti) as cessation of pain due to birth.1 To obtain liberation, one must follow the injunctions scripture (sravana), establish a knowledge of the self by reason (manana) and meditate on the self in accordance with Yoga.3 According to the Sāmkhya, ignorance is the cause of suffering and right knowledge secures freedom. Inability to distinguish between the self and the mind-body is the cause of all our troubles. Discrimination between the two (viveka-jñāna) gives freedom from suffering. Yogic training enables one to realize the self. Liberation is merely freedom from pain, and not positive pleasure.3 Mīmāmsa promises a terminable life in heaven in return for sacrifices performed for desired ends (Svargakāmo yajeta). Action for desired ends results in rebirth.

¹ तदत्यन्तिविमोक्षोऽपवर्गः (न्यायसूत्र, १, १, २२) ॥ तेन दुःखेन जन्मनाऽत्यन्त-मुक्तिः अपवर्गः. (वात्स्यायनभाष्य) ॥

<sup>े</sup> पदार्थज्ञानस्य परमं प्रयोजनं मोक्षः। तथा हि। ''आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्धिःयासितव्यः'' इति श्रुत्या श्रवणादीनामात्मसाक्षात्कारहेतुत्ववोधनात्॥ (Tarkasanigraha, ed. Bodas, 1930, p. 66).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chatterji and Datta, Int., to Philosophy, p. 314.

One becomes free and is not born again, only if one realizes that life is misery, gets disgusted with life, desists from forbidden action, acquires knowledge of the self, and performs enjoined duties in a spirit of absolute disinterestedness. The freed soul being dissociated from all organs, including the mind (manas) feels pain no more.\(^1\) Advaita Vedānta regards the realization of the one-ness of Brahman and the self (jīva) as mukti. The state of mukti is one of indescribable bliss. Rāmānuja holds that mukti is through knowledge turned bhakti (bhaktirūpāpannajñana) aided by the performance of enjoined duties in a disinterested spirit (karma-yoga) and self-realization ') ātmasākṣātkāra or ātmāvalokana). The knowledge that leads to liberation consists in the ceaseless remembrance of Īsvara, like an uninterrupted flow of oil (tailadhārāvat avacchinna smṛtisantāna). Liberation comes not from human effort but grace divine.\(^2\)

## LAKSMIDHARA'S CONCEPTION OF LIBERATION

With these views the definition of Mukti or Mokṣa furnished by Lakṣmīdhara (ch. II) may be compared. Analysed, the elements of Mukti, according to him, are: antecedent knowledge of Brahman, born of one's own effort (and not divine grace, as held by Rāmānuja); separation from the common qualities (guṇa) which bind the self to saṃṣāra; destruction of illusion (avidyā); union with Brahman; and endless and indefinable bliss.³ The conviction "I am Brahman" and inability to see anything but the Brahman everywhere, make one get united to Brahman, who is pure bliss and thought. The fruits of knowledge (p. 8) are sāyujya, sālokya, prakṛtilaya and mokṣa, in an ascending order. Mokṣa is not being born again (apunrbhavo mokṣah).

Fusion of the self with the Absolute, on *mukti*, is described by suggestive similes: a piece of impure gold, after purification in the furnace, is beaten up with an ingot of pure gold, till its identity disappears; flame thrown into flame; water flung on water; loss of their identity by rivers when they flow into the

<sup>1</sup> Ibid., p. 450 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Philosophy of Visistadvaita, passim, and especially Ch. XIX, pp. 460-500.

<sup>3</sup> See the slokas from Markandeya and Visnu puranas cited on p. 5.

ocean (pp. 9-10). The steps in realization of *mukti* are five: divorce from delusion; extinction of desires; loss of marks of identity; disappearance of the tinges of old attachment: and absolute isolation. Clarified butter springs from the churning of milk; but clarified butter cannot again go back to the condition of milk; so, the self whose individuality has been lost in union with the Supreme cannot regain it (p. 9). By yoking oneself to an austere life, and thereby abandoning envy, desire and delusion, one attains one-ness with Brahman (p. 11). Austerities are possible only in the solitude of the forest (p. 11).

### THE LAST TWO ASTRAMAS

With these preliminaries, Lakṣmīdhara proceeds to the consideration of the two last stages (āsrama) of life, viz., Vānaprastha and Sanyāsa. Being parts of the enjoined order, they must be lived by those who elect them, in a spirit of pure disinterestedness. But, the discipline and incidents of the lives led by hermits and ascetics promote the growth of the knowledge and the spirit that assures to one his mukti. This is incidental. On the general hypothesis of varņāsrama-dharma, liberation results from the niṣkāmya discharge of the duties of one's varņa and āsrama. Three chapters are devoted to the two āsramas (chs. V-VII).

Entry into the two last āsramas is not compulsory; and liberation is the summum bonum to which every one has to direct his effort. It is possible to acquire the psychological, moral and spiritual competence for moksa by a course of disciplined life, without becoming an hermit or anchorite.¹ Even to the latter such a life is helpful, because self-knowledge and the self-control from which it springs do not necessarily follow a formal entry into the ascetic life. A knowledge of the methods is therefore necessary for every one, as it illuminates the path to liberation. The remaining nineteen chapters of the work deal with this systematic training. The rules of discipline of the lives of the hermit and the sanyāsin only concern these two.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The upakhyana of Suvarcata in Santiparva, ch. 224 shows that a grhastha and his wife attained mokṣa by simply attending to their appointed duties.

But the knowledge of the means of *mukti* described in ch. VIII-XXVI concerns all.

### VAIRĀGYA

The first step in this training is to cultivate dispassion, (vairāgyam) freedom from the desires of sensibility and abandonment of worldly desires. The means for securing it are indicated in three chapters (chs. VIII-X). The sub-topics under vairāgya are the realization of the impermanence of things (anityatā), censure of sensual pleasure (viṣaya-nindā), condemnation of wealth-seeking (artha-nindā), the criticism of family attachments (putra-dārādi-nindā), the condemnation of life in worlds of pleasure (svarga-dūṣaṇam), abandonment of sex-love and allied attractions, (kamādivarjanam).

### THE KNOWLEDGE NEEDED AS PREPARATION

A knowledge of the constitution of the world and its evolution is needed for the understanding of further questions. Ch. XI deals with it. Reflections on the physical body (sarīracintā) and recognition of the difference between body and soul (deha-sārīra-vivekah) take up the next two chapters (XII and XIII), which naturally lead on to the discussion of the study of the nature of the self (jīvātman) and the universal self (Brahman), which takes up ch. XIV. The uses of the right knowledge and action in securing emancipation (jñāna-karmaupayogah) are set out in ch. XV. The foundations of a knowledge of the self and the Self are exposed in Ch. XVI. Chief among them is Yoga, which contributes to the illumination. The remaining ten chapters are taken up with its detailed exposition, Yoga being conceived figuratively as a plant with sprouting buds (saballava). The characteristics (laksana) of the adept in Yoga (yukta), the aspect of the Brahman on which the mind should be concentrated in Yoga, (Dhyeyas-svarūbam) the signs of successful Yoga (Yoga-pravṛtti-cihnāni), diseases that may attack the yogin (yogopasargāh), the powers developed by Yoga (yoga-vibhūtayah), the description of the behaviour of the man of the poised mind, (sthita-prajña-caritam), what

the product of Yogic training is, and the fate of the person who has slipped from Yoga (Yogabhraṣṭa-gati) form the successive chapters upto XXIV. The penultimate chapter is devoted to signs and portents of impending physical dissolution of the Yogin, and the last to the passing over, when the mortal body is cast off and the soul leaves it on the path of salvation. With it ends the survey of mokṣa undertaken by Lakṣmīdhara.

We may now proceed to consider in sequence the gist of the teachings in the different chapters, and begin with that dealing with the hermit.

### Vānaprastha (Hermit)

Laksmīdhara restricts the third āsrama to Brāhmaņas. In this he follows Manu (p. 28) and Baudhayana (p. 21). Yama, who is twice quoted (pp. 12 and 29), allots the asrama to the first varna but later mentions that many ksatriyas had attained salvation, which accords with the traditions of the epics and the kāvyas. Entry into it (unlike Sanyāsa) can only be from family life. The time for departure to the forest, where the hermit is to dwell, comes only after he has finished half his life, has procreated sons and set them up in life, given away his daughters in marriage, and his hair has begun to turn grey and wrinkles on the skin have begun to appear. The birth of a son's son is suggested by the Mitākṣarā as an alternative to the appearance of grey hair, which is to mark the moment for departure to the woods. The view is condemned by Mirtramisra.1 The entry should be in uttarāyana (p. 13). The recluse may be accompanied by his wife if she is past the age for procreation. If she is young and fit for co-habitation, she must be left behind with the eldest son. The reason is that brahmacarya (continence) is prescibed for the recluse, and under the rules, intercourse with a wife, after her monthly illness is obligatory.' He

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> अत्र वलफलितवान् जातपौत्रे चेति विकल्पोक्तो विज्ञानेश्वरेण । तत्र वाशब्दाभावात् उत्पन्नकर्मानुवादेन पदार्थद्वयविधाने वाक्यभेदात् । उभाभ्यां च यो विशेषो लक्ष्यते 'जात-पुत्रः कृष्णकेशो ऽभीनादधीत ' इति वदित केचित् ॥ (मोत्तप्रकाश, पृ. १६)

<sup>ै &#</sup>x27;ऋतुकालाभिगामी स्यात्' इति मनुः (३, ४५) ॥ 'ऋतुस्नातां तु यो भार्यो सिन्निधौ नोपगच्छति । घोरायां भ्रूणहत्यायां पतते नात्र संशयः' इति पराशरः (४, १५) ॥

continues his fire-rites in the forest, and takes with him his fires, as well as the accessories for fire worship. The fire sacrifices should continue to be offered but with food fit for hermits. Life should be ascetic. Cooked meat should not be partaken. He can eat only salt that he has himself manufactured. His hut should be for his fire rather than for himself (agnyartham s'aranam). He must bathe twice (or thrice) daily. use neither umbrella nor shoes (p. 20), wear his hair braided, maintain silence except when he is reciting the Vedas, never accumulate food for more than a year's use, and practise a graded type of starvation (candrayanavrata). When inured to forest life, he may begin to practise austerities of progressive rigor, exposing himself to sun, rain, wind and weather. A classification of different types of hermits is given by Baudhāyana (p. 22). The Rāmāyaṇa (VI, 2) names types of hermits that S'rī Rāma found in the forest. The hermit's indifference to comfort and pain should be shown by his taking no notice of either torment or rubbing him with sandal paste (p. 26). He should practise tapas, and attain siddhi by austerities. Hārīta assures the hermit, who knows both the rules of his order and the true soul, of attaining Brahman, "the tiniest of the tiny" (sūkṣmātsūkṣmam, p. 27). Vedāntasūtra, III, iv. 48-49, discusses the eligibility of the hermit to the mukti. which seems reserved for the yati, and concludes that he has the eligibility, even as qualified householders have. This is why the hermit asrama is named Brahmasrama (p.27).1 Mitramisra, who jealously guards the theory of two Brahmans. notes on Manu's dictum (VI, 32) that the hermit is happy in Brahmaloka, which would suit the Rāmānujīva conception of moksa, that the allusion there is to the attainment of the world of the Kārva-Brahman! Suicide by self-cremation, fall from cliffs, or by starvation or walking on till he dies is allowed for the hermit.2

A point of interest in regard to the hermit is this. Among the interdictions of the Kaliyuga (kalivarjya) vānaprasthyam is one. The prohibition occurs in late smṛtis and Purāṇas.

<sup>1</sup> Sanyāsās rama is known as moksās rama.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> But not to ascetics. Jain ascetics are enjoined to starve to death. "While Buddhism repudiates suicide, Jainism holds that it 'increaseth life' when nirvāṇa is assured one can kill himself." (Radhakrishnan, op. cit., I, p. 337).

Lakṣmīdhara's inclusion of this āsrama among those allowed by Dharma would indicate that the idea of kalivarjya developed after his time, or if it was known to him, he rejected it. He makes no reference to kalivarjyas in any section of the Kṛtya-Kalpataru, though the Smṛticandrikā, composed a century and a half later, details them.¹

The chief points of difference between the hermit and the sanyāsin are these. The hermit cannot wear shoes, while the yati can wear wooden sandals. The hermit may take his wife with him to the hermitage, though bound to practise sexual continence there; the yati can have no truck with his family nor speak to any woman. The hermit is advised to practise austerities for his soul's mukti, but the sanyāsin need not go in for tapas. The yati cannot live in the same place for more than three days, except during the four months of the rains, and must be a wanderer, but the hermit can remain in the same place. The sanyāsin is without fire, but the hermit, unless he became one after becoming a widower, must maintain the fires and perform the pañcayajñas like the Gṛhastha. In fact he is only a householder, reduced to a life of austerity and self-denial, and exile from his family.

## THE ASCETIC (SANYĀSIN)

The fourth stage in a Brāhmaṇa's life is that of the yati or ascetic. Sanyāsa means renunciation; strictly it means the abandoning of worldly desires and a life in the 'world.' The Gītā treats (XVIII, 2) Sanyāsa as only renunciation of action for desired ends, and equates it with tyāga or abandonment. One should give up doing those things which are done merely for an advantage, and not from a sense of duty and because they are enjoined. One should also renounce in every case the fruits of action. The yati is, according to some, freed from duty to do certain enjoined karma.<sup>2</sup> The Gītā (XVIII, 6) condemns the abandonment of

¹ Samskārakāṇḍa (ed. Mysore); p. 30—वानप्रस्थाश्रमस्यापि प्रवेशो विधि-चोदितः । . . . एतानि लोकगुह्यर्थं कलेगदौ महात्मिभ: । निवर्तितानि कर्माणि व्यवस्था-पूर्वकं बुधैः ॥

 $<sup>^2</sup>$  This view is ancient. It is controverted by Apastamba (  $Dharmas\bar{u}tra.$  II, 9, 21, 14-16).

enjoined action, and specifies sacrifices, gifts and austerities (tapas) among those that cannot be given up, because of their purifying effect on the spirit. Absolute renunciation of everything can be predicated of only one type of yati, viz., the paramahamsa. It has been suggested that what is renounced is the fire, which one is enjoined to maintain so long as life lasts, and which an ascetic cannot maintain, though he lives physically after he enters the ascetic order. From the abandonment of the duty to maintain the fire, tyāga has extended to the renunciation of all ritualistic action.

Opinion has always been divided on the value of asceticism. The Aitareva Brāhmana has a depreciatory verse condemning both hermits and ascetics, and emphasizing the duty of wishing for male progeny. When asceticism gained in esteem, it came to be associated with the search for the Absolute, and the yati was the only person supposed to be "grounded in Brahman" (brahmasamstha). This view which is maintained by S'amkara (Vedāntasūtra-bhāsya, III, iv, 18-20) and is modified by Rāmānuia who regards the other asramas also as brahmasamstha and as capable of leading to liberation. The horror of dying in debt is also behind the injunction that one should discharge his natal debts before entering the vatvās rama. This means that one should have been a householder before he can become a sanvāsin. He who becomes an ascetic without having studied the Vedas, married and begotten sons, and performed sacrifices goes down (i.e., to perdition) declares Manu (VI, 37). Manu rules that normally entry into the ascetic order should only be after going through the others, and in the last quarter of one's life. Medhātithi, whose opinion is supported by Mitramisra, explains

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See inf. p. 154. They cannot be given up as they are elements of Dharma (inf. p. 146).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mitramis'ra, holds that the yati need not perform Sandhyā, and mere repetition of the pranava is enough for him. Skandapurāna says he need not repeat the Gāyatrī. The references are obviously to the paramahamsa only.

³ किं मलं किमजिनं किसु रमश्रूणि किं तपः। पुत्रं बाह्मण इच्छध्वं स वै लोको वदावदः॥ (ऐत. ब्रा. ३३, १)

<sup>4</sup> तृतीयं भागमिति । किन्नत्कालं स्थित्वा इत्यर्थः । यावता कालेन तपः स्रुतप्तं भवति विषयाभिश्वाषश्च सर्वो निवृत्तः । न हि मुख्यं तृतीयो आयुषो भाग एव अनेन शक्यो ज्ञातुम् । न तु वर्षशतापेक्षाऽऽश्रमाणां, यतो वलफिलतापत्योत्पत्ती तृतीयाश्रमप्रतिपत्तौ काल उक्तः । न च सर्वस्य पंचाशद्वर्षदेशीयस्य तदुत्पद्यते । उक्तं चान्यत्र तपि श्रद्धे परिवजेदिति ॥ (मेथातिथिः, ६, ३३)

this as meaning that it need not imply that one should wait to be seventy-five before becoming a yati as one need not stay in the third stage the full quarter of his life. All are agreed that normally the yati should be of advanced years (barinatavayasah, p. 31). The Mahābhārata (S'ānti, 251, 3) allows one to become an ascetic from any of the other Āsramas (p. 31). The Narasimhapurāṇa (inf. p. 32) allows one who has controlled his tongue, sex-passion, stomach and speech to become a sanyāsin straight after brahmacaryās rama i.e., without entering into wedlock. Sanyāsa is glorified by the declaration that ninety generations of ancestors and descendants are freed from hell, if one person in the family becomes a vati (p. 40). Sanyāsa furnishes an opportunity to secure emancipation that one should not miss when he is eligible for it. If he does so, he incurs the sin of suicide (p. 40). The only noteworthy features in Laksmidhara's omissions are his ignoring the Jābālopaniṣad, like Rāmānuja, perhaps for the reason that it was not deemed a genuine upanișad but a document of the Jābālas, and secondly the provision for allowing persons who are defectives or on sick-bed (ātura) to become sanyāsins. They have been so allowed by Angiras, as cited by Mitramisra. The justification is that as virakti (disgust with life) is the test, and that such persons will have naturally more of virakti than those in normal health. On similar grounds, the Mahābhārata (p. 64) asks: "What consistency can there be among those who deny mukti to the householder when idlers and mean persons, as well as illiterates, can become ascetics?" Manu endorses this view (p. 65). He declares that a Grhastha who has stamina, a forgiving disposition, restraint, non-covetousness, control of his senses, modesty, learning, truthfulness and freedom from anger, and who has also Vedic learning, surely attains moksa.

The competence of all *dvijas* to enter the order has been denied, in a lengthy discussion, by the *Madanapārijāta*.¹ It concludes that the order is open only to Brāhmaṇas. All authorities are agreed that it is not open to *non-dvijas*.

The procedure of initiation is described in chapter VI from Baudhāyana and the Narasimhapurāṇa. As a preparatory rite,

<sup>1</sup> ed. Bibliotheca Indica, pp. 365-373.

the candidate should perform the Prajāpati *iṣṭi*, followed by *eight* srāddhas to gods, sages, *siddhas*, *bhūtas*, the Manes, the Mothers, and to the self (*ātmasrāddha*).

After these ceremonies and vows, the candidate takes hold of a staff made up of three knotless bamboos, discards his white clothes and puts on clothes dyed ochre, and receives a water pot (kamandalu), a seat, a water-strainer, a kaupīna, and a pair of sandals. The tridaṇḍa is regarded by Lakṣmīdhara as obligatory (p. 38). Manu gives a spiritual meaning to the tridaṇḍa; the three starves stand for restraint of speech, mind and action (p. 42). The tridaṇḍa avails not if the spiritual daṇḍas are absent in the yati.

The rules are intended to provide for solitary meditation for the anchorite, his progressive detachment from the world, his not proving a burden to the community, and his spiritual growth. For eight months he must wander about. moving two to four miles a day, and remain at the same place for four months (during the rains). He should be shaved, leaving a tuft behind. He should eat sparingly, taking only eight mouthfuls a day. He should collect his food in the afternoons, from different houses, as a bee collects honey. (his food is therefore called Mādhūkāra) after the fire of the hearth is extinguished and the noise of the pestle engaged in the daily cleaning of the grain for food, ceases. He should offer no hospitality, accept no money, collect no disciples, not engage in lecturing (vyākhyāna) for honour or money, and not make any reference to his past life. He should be silent, and never give up his Vedic studies. He should observe no impurity on the death of any relation in his former life (p. 51). He should bestow no blessings, make no salutations, merely say: "Nārāvana when saluted, observe the vow of ahimsa, and give an assurance of fearlessness (abhaya) to the whole animate world. He should not be alone with women, nor congregate with other ascetics, -not even with one more ascetic, as it leads to frivolous talk. He must not make predictions. explain portents, or give advice. He should use no metal vessels. His begging bowl may be of wood, earth, gourd or leaf, or even the out-stretched palm (p. 60). He should meditate on Vedic texts, and especially the Upanisads (p. 62).

He must think constantly on rebirth, and its miseries. His whole aim should be to promote dispassion and turn his mind towards Brahman. The virtues of householders (yama-niyama) should also be his. When he enters the order, neither he nor others should weep.

The ascetic's civil position and privileges are dealt with in the Vyavahārakāṇḍa¹

The ritual that Laksmidhara describes as governing entry into sanyāsa is that laid down by Baudhāvana. In commenting on the rule regarding the nature of the staff to be constantly carried. after the ascetic's entry into the order, Laksmidhara rejects as unauthentic the words "eka-dandī vā" in Baudhāvana, which now appears in the text commented on by Govindasvāmin. There is nothing in the ritual or the rules that Laksmidhara gives, which prescribes the abandonment of the yajñopavīta (sacred thread) by the sanvāsin. He insists on the holding of the danda all through sanyāsa, along with a pavitra (p. 47), and makes no exception. It has been held by authorities like the Sanvāsobanisads, which are known to S'amkara and Vijnanesvara. (with which Laksmidhara must have been conversant) that a sanyāsin should cast off his sacred thread, and when he becomes a barama-hamsa, throw away even the staff (danda). omission of these relaxations should be regarded as a sign of silent disapproval. As the practices, following the wide-spread influence of S'amkara, were becoming general, Laksmidhara must have felt that he could not openly condemn them. The exaggeration of the spirit of renunciation, as outwardly expressed in the behaviour of the ascetic, had gone so far that not only the baramahamsa but others like the avadhūta were allowed already to defy all rules e.g. the prohibition of acceptance of bhiksā from non-Brahamanas. Even in the ninth century, the defiance of ancient rules on the ground that the hermit and the ascetic were not bound by them, must have been common. Medhātithi is thereby provoked (Manu, VI, 32), to protest (vol. I, p. 507 edn. Jha) as follows: "It is argued that to the sanyāsins, who have entered on the path of nivrtti, the rules of sastra do not exist. This is

¹ Kautilya would punish one who becomes an ascetic without first providing for his family:—पुत्रदारमप्रतिविधाय प्रवजतः पूर्वस्साहसदण्डः ॥ (अ. शा., २, १)

not a correct interpretation of the meaning of the s'āstra. It is only said that sanyāsa consists in the abandonment of egotism and sense of possession; it is not said that it consists in the total defiance of rules of s'āstra." The ascetic must follow the advice of S'rī Kṛṣṇa that a leader should set an example by his own conduct, as what he does is followed by all others (Bhagavadgītā, II, 21, p. 156). Social order will be endangered when ascetics claim to be above all law.

Compendia of ascetic behaviour like the Yatidharmasamgraha of Visvesvara-sarasvatī (ante 1600 A.D.) 3 give a number of rules about what an ascetic should not do. As these go beyond the older smrtis they probably reflect wrong practices which had crept in and demand condemnation. That many ascetics were only impostors, who endeavoured to exploit the instinctive reverence for the renunciate in India, is shown by the verse of Daksa cited by Laksmidhara on p. 41: "Many persons make a living by the pretext of being holders of the triplestaff (tridanda). He who has no knowledge of Brahman does not deserve to be an ascetic (i.e. carry the triple staff)." The list of condemned practices is interesting as reflecting the deterioration. The complete break-away of the ascetic from the world in which he had lived as a lavman is shown by the rule that an ascetic should not himself give out his former name, gotra, Vedic carana, native country, time, learning, lineage, or age, refer to his own past good conduct, and behaviour. Chewing betel by an ascetic is on a par with drinking spirits. He who gives gold to an ascetic is damned. The Bhiksuka (mendicant ascetic), who is immersed in affairs, is untrue to his order. The food of a vati should not be eaten by others—it is equal to beef. Women must be avoided, as their very sight intoxicates like drink. The ascetic should be fearless. The collection of disciples, and of furniture, sleeping by day, association with S'ūdras, indulgence in praise and blame of others, practising the arts or medicine, using words of welcome to visitors and granting them leave to

¹ ' निरृत्तिमार्गस्थायिनो नैव केचिच्छास्तार्थविषयस्सन्ति '। नायं शास्त्रार्थः । अहङ्कार-ममकारत्याग एव संन्यासो वक्ष्यते, नाशेषशास्त्रार्थत्यागः ॥ (मेघातिथिमाष्य, ६, ३२)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The saying 'यद्यदाचरति श्रेष्टस्तत्तदेवेतरे जनाः' is found also in Sānti parva, ch. 224, sls. 48 and 59. It was obviously a proverb. <sup>3</sup> ed. Anandās'rama; 1928.

go, practising astrology, and buying and selling, are all forbidden to the ascetic. He should have no cooking done for him, nor cook food himself. He should not be addicted to pilgrimage or dwelling in holy places (Kāsī is an exception), not practise (for advantage) fasts, and should not indulge in lecturing. should eat nothing between meals. He should take no interest in the joys or sorrows of even his nearest relations and should ask for no news of them. The ascetic who breaks his vows is lost. He should not speak to evil persons. He should use no conveyance (yānam). The yati who touches metallic objects (including the precious metals) is liable to expiation. The ascetic who rides in a palanquin, or a horse or elephant or bull, or cart or chariot, must perform a hard expiatory vrata. The elaborate penances prescribed for numerous lapses of ascetics show that they did occur.2 By merely becoming an ascetic one does not get the spirit of renunciation or Brahma-knowledge; nor does he lose his appetite for the pleasures of the world or for life itself. He needs as much discipline as the layman. This is the reason for the detailed exposition of disciplinary measures that lead to the conquest of the body and the spirit and their direction to ways of knowledge and real renunciation. The remaining chapters attempt this task.

## DISPASSION (VAIRAGYAM)

The three chapters which follow may be regarded as designed to help self-conquest and that knowledge of reality which ensures the liberation of the self from rebirth. The Mahābhārata (p. 66) states that true freedom from worldliness springs from wisdom (jñānam). Dispassion is therefore a cause of mokṣa. How is it to be secured? It must spring from a correct appreciation of values. Life is beset with afflictions that 'burn' (tāpa). They may be classed as those caused by the human constitution, physical and mental (ādhyātmika), by outside agencies (ādhibhautika), and by superhuman agencies (ādhi-daivika). There is no suffering to which

¹ आदेहपतनायावत् तत्क्षेत्रं यो न मुंचित । प्राप्य विश्वेश्वरं देवं न स भूयो विजायते ॥ (Tirthakāṇḍa, p. 17): See Introduction to that Kāṇḍa, p. lxii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yatidharmasaingraha, pp. 103-127, for the interdictions and penances.

man is liable that cannot be brought under one or other of these. The number of afflictions is countless. Man's life of misery begins when he is in the womb. In the foetus, the self, which is to be embodied, possesses consciousness and memories of its past; it is also conscious of its surroundings, which fill it with disgust. Birth is nastiness. The baby, which descends foremost from the womb, begins its unhappy experience of the world, by losing its memories of the past, when attacked by the blast of vāyu, i.e. the atmosphere. Helplessness is another name for childhood. Adolescence and youth are synonymous with recklessness and the sufferings that come in their train. Manhood continues the servitude to the urges of sex and the stomach (sis nodara parāyana). The approach of old age is an unforgettable nightmare. It is only surpassed by the physical and mental agonies of death. Neglect of duties in life leads to detention in hell. Its torments are indescribable, but known. Pain in heaven is not less real. He who fears to be reborn in a life of suffering feels only pain even when he is in heaven. All is transient but sorrow and suffering. Liability to birth is liability to death. The birthless alone are deathless. In the cycle of 'invincible and relentless time' (duratikrama kāla), there is nothing that is permanent. The sands on the bed of the Ganges and the rain drops of the monsoon cloud are easier to count than the ancestors lived and died. Many Indras, Lords of Daityas and sages, have been 'lost' in the resistless march of Time.

One cannot escape death, unless he is unborn. Ceaselessly strive therefore to arrest birth, for that alone will end eternal suffering. Those whose karma has lifted them to paradise will return to rebirth on the earth, because, in heaven, they cannot do any more good karma but live there till their stock of merit (sukrta, punya) is exhausted. Their impermanent felicity is comparable to that of the tree which lives, after its roots, through which it draws nourishment, are cut, from the little moisture which still remains in the trunk (mūlacchedena bhujyate). He is foolish who only desires svarga (paradise) and performs sacrifices to attain it, in accordance with the sruti (svaraga kāmo yajeta). The multitudes of heaven (devasangha) desert the person who has lost his punya, as friends and relations desert the rich man reduced to poverty (p. 80). From riches expect no

joy. They bring only unhappiness in their train. Hardship is inseparable from their acquistion, protection, expenditure and loss. In wealth recognize a poison tree. If wealth yields no happiness, can the gratification of the senses yield it? Sense pleasures are momentary. They spring in an instant and are gone in an instant. But, after gratification the craving for them remains, even as an old cow, which has lost its appetite, will still yearn for its former pastures (p. 74). Or, if both fail, can you find it in sexual pleasure? Sex-gratification is a delusion. Woman is  $m\bar{a}v\bar{a}$  (illusion), and is the spring of jealousy and rage. Learn to recognize in the female body that entrances the senses, the skeleton and the putrid things that lie beneath the skin. He is wise who avoids women as if they were demons (p. 75).1 Turn to the family, and ask if sons, parents or kin yield any joy that lasts. In its tireless wanderings how many parents, children and wives has not the self acquired? Lastly, is there enduring happiness in friendship? The joy that springs from union turns to grief at separation. Both are inseparable from life. Suffering and sorrow find their roots in friendship. Thus, whichever way one turns in human relations or the gratifications open to man, all is vanity. Mukti can alone end them. Therefore, concentrate your thoughts on liberation.

## THE ERADICATION OF LOVE (Kamavarjanam)

Sex-passion ( $k\bar{a}ma$ ) is considered in Indian thought the source of many allied evil qualities or manifestations of the spirit. If it is conquered, the others will be rooted out. Krodha, (rage), springs from frustrated passion. Love excludes all other feelings. It is all-absorbing. It is the chief foe of the spirit of renunciation.

The Veda describes love  $(k\bar{a}ma)$  as the God of Fire—an indication of its ardent nature (p. 81). If it is not possible to give up love, transform it into a passion for emancipation  $(mumuksum\ prati\ k\bar{a}rya,\ p.\ 82)$ . Anger is akin to sex-passion. In the words of Hanumān in the  $R\bar{a}m\bar{a}yana$  those alone are fortunate who are able to quench the anger that rises within them, as fire is extinguished by water (p. 83). Lust and anger drive one to sin.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The misogynist views are expressed to discipline the *mumukṣu* and are normal features of the literature of asceticism. For a praise of women, see *Anusāsanikaparva*, ch. 81.

They cloud the understanding. Through the senses, which are their instruments, they bewilder the self (p. 84), and paralyse discrimination and knowledge. Control them. Avarice is an allied vice. It engenders meanness (paisunya) and envy (matsara). Formal classifications of virtues and vices. based on psycholov, is common in Indian literature. They serve their purpose by emphasizing the gregariousness of virtues as well as of vices. The compromise, which seeks to find solace in the practice of some virtues (yama-niyamāh), while succumbing to some vices, is self-destructive. This is the purpose of such classificatory systems as that of Devala and Hārīta, which Laksmidhara has cited in the Moksakānda as well as in the Grhasthakānda. Mental vices are classed as twelve, and each of the twelve is the source of other vices (p. 84). Thus, moha (delusion) gives birth to ignorance (ajñāna), doubt (sams'aya-jñāna) and false knowledge (mithyā-jñāna). sources of passion (raga) are lust, comfort (sukha), attachment (abhimāna), irresistible attraction (sannikarṣa), ignorance (ajñāna) and will (samkalpa). Hatred (dvesa) takes six forms: fury (roṣa), impetuousness (amarṣa), envy (asūyā), treachery (droha), falsehood (mithyā) and suspiciousness (vitarkitā). Such evil dispositions are born of past karma (p. 86). As good karma can correct the vāsanā (impulse) springing from past karma, there is the consoling reflection that one can by his own action live down the bad impulses inherited from his past birth. Devala follows up the consequences of some of these qualities. Chief among them is avidity, or unquenchable thirst (trsnā), which leads to every kind of sorrow (p. 87). It grows with what it feeds on (p. 88). Contentment (samtusti) is the only remedy for it (p. 89). The intoxication of pride (mada) is equally ruinous. It manifests itself in many ways, all of which lead only to sorrow (soka). They spring from the feeling of mamatā. The wise man, who knows the non-difference between the self and the not-self, is unaffected by sorrow (p. 90). Realizing it, one like king Janaka, can exclaim: 'See! My wealth is limitless, because I have nothing in the world! When Mithila is burnt down nothing of mine burns" (p. 91). The sense of being one's own (mamatva)' takes strange forms. The calf, the cowherd, the owner, the thief who steals the cow, and he

who only drinks her milk, refer to it as "my cow" (p. 92). It is only he who realizes that there is no "I" or "Mine" that is not bound to the (wheel) of rebirth. The body is composed of the five elements, and is distinct from the self that inhabits it. Delusion lies in failing to see this. The pre-occupation of man is to act for the good of his body: that is why, when he dies, he gets a new body (after rebirth). It is this ajñāna, which is the one and only enemy of man (p. 95). The mental affliction that causes delusion must be removed by the medicine of discernment (prajñā, p. 96).

The allied control of the senses (indriya jayah) is taken up in ch. X, pp. 97-99. The senses, like sex-passion, are not overcome by exhaustion, i.e. by over-much indulgence. Abstinence is the only means to the end. Even avoiding places where sensual enjoyment takes place, as for example by retiring to the forest, will not lead to sense control (p. 97). Becoming a hermit or a sanyāsin is not enough. He who has not tasted pleasures is unaware of their fascination. Sense objects recede from a person when he ceases to feed on them. The mind, like a rudderless ship in the ocean, drifts as it roams among the objects of sensual gratification (p. 99). The mind is the cause of both man's bondage and; so, freedom let it be removed from all sense-objects. The self (ātmā) is the only helper of the self. Let the self therefore lift the self (above saṃsāra) in this manner (p. 99).

## THE TRUTH IN CREATION (TATTVA-SRSTIH)

A knowledge of the origin and constitution of the cosmos is essential to a right understanding of the self and its relation to the Absolute. In such knowledge lies the wisdom that liberates. This subject is dealt with in the eleventh chapter, from the standpoint of the Sāṃkhya philosophy chiefly. Not only the purāṇas and the Mahābhārata, but the smṛtis have accepted and reproduced, with minor changes, the Sāṃkhya account of the evolution of cosmos and its involution in pralaya (dissolution). The Sāṃkhya, in its systematic presentation, is dualistic. It recognizes only two ultimate realities, namely puruṣa (referred to in the Purāṇas by its synonym pumān, e.g. inf. p. 108) and prakṛti

(or pradhāna). Both are beginningless and eternal. In their existence, they are independent of each other. Purusa is pure intelligence. Caitanya or intelligence is not a characteristic of purușa but its very essence. Prakṛti is an unconcious principle, which is changing. It is held together in a condition of equilibrium by the three gunas, sattva, rajas, and tamas, which like strands in a rope form constituents of prakrti. The evolution of the universe is due to the association (samyoga) of purusa and praketi. The union disturbs their poise, and moves prakṛti to act. From prakṛti emerges first mahat ('the great one'), the germ of the universe. 'Consciousness of the self is reflected in it.' It forms the intellect (buddhi), whose further change brings into being the feeling of "I," (egoism) or ahamkāra. From ahankāra spring the five organs of knowledge (jñānendriya), the five organs of activity (karmendriva), and the mind (manas), which is common to both organs (ubhayendriya). From an excess of tamas in ahamkāra are evolved the five subtle elements (tanmātra), subtle elements in the pancendriya (sound, touch, color, taste and smell), and the pañcabhūta (pṛthvī, ap, tejas, vāyu, ākāsa), which are the gross elements. These twenty-five constitute principles of the Sāmkhya. Purusa is the self. He is not considered to be the cause or effect of anything, but remains only an enjoyer (bhoktā) and an on-looker (sāksī). Avidyā or ajñāna confounds the self with the physical body, the mind and the senses. If a discrimination (viveka) between the self and the non-self arises, it ends sensibility, the feeling of joy or sorrow, pain and pleasure. The self then rests in itself, unimplicated by the panorama of world events. This is the state of liberation or mukti according to the Sāmkhya.

In the Mahābārata and in the purānas (and especially the Visnupurāna), puruṣa and prakṛti are not accepted as ultimate and self-sufficient. No explanation as to why they should move is furnished. Behind them therefore a higher power must be postulated. Puruṣa, whose association starts prakṛti on the process of evolution, is therefore regarded as an emanation (aṃsa) of the Universal Soul (Paramātman, p. 108). This Paramātman enters of his own accord (svecchayā) both Puruṣa and Prakṛti (pradhāna) and shakes them up (kṣobhayatī), during evolution (sargakāle),

and involution (pralaya). The dualism is resolved into monism by this importation, and the account of the birth and dissolution of the universe rendered acceptable to Vedantic theism, which is the creed of Laksmidhara and his sources. But, the citation, on p. 102, of a sloka from the smrti of Yama, which declares that the sanyāsins (yatis) who know the twenty-five-principletruths (pañcavimsati-tattvajña) - of the pure Sāmkhya-reach the highest place (param padam) of Visnu, betrays some inconsistency with the statement on p. 108 that the yati attains the world of Visnu, who is behind the twenty-five tattvas. the sloka from the Mahābhārata, which concludes the chapter, the order of evolution is stated in terms of the Vaisesika account, namely the imperishable first i.e., Purusa and Prakrti in the Sāmkhya scheme), thence vāyu, from vāyu įvotis, (light). from jyotis water (jalam, ab) and from water what carries the world (jagatī) and from jagati the universe (jagat). The order is reversed in involution.

### CONSIDERATION OF THE BODY (S'ARTRA-CINTA)

Reflection on the nature of the evolution and destruction of the world must enable a thoughtful person to obtain a knowledge of the place of the self in the cosmic order. It has to be supplemented by knowledge of the real nature—i.e., unattractiveness—of the body (sarīra), which is the temporary abode of the self and with which ignorance confuses the self. If vairagva is to be generated, such knowledge of the real nature of the body is essential. This is why a short chapter is next devoted to it. The bodies of the gods, of men and of animals are differently constituted, while desire, enmity comfort, sorrow, hunger, thirst (physical and mental), action, fear, birth and death are common to all the beings that have bodies (p. 109). The body is next described in terms that must evoke disgust. It is said, more in sadness than in sarcasm, that whoever has a body clings to it and does not aspire even to the position of the king of the gods! He who has viveka (discrimination) is ready to desert a body, propped up by bones, filled with marrow, blood, urine and excrement, covered up by skin, subject to old age, and sorrow, as well as disease and debility, and above all perishable (p. 110).

## DISCRIMINATION BETWEEN THE BODY AND THE SOUL (DEHA-S'ĀRĪRA-VIVEKA)

The demonstration (by authority) of the difference between the body and the self-in-the-body is preceded by an account of twenty-six tattvas, of which the twenty-sixth is the Paramātman.1 The account is a variation of the Sāmkhya, and illustrates Laksmīdhara's eclecticism. Jīva (spirit i.e., the individual soul) is of the minutest dimension (p. 112). The activating power (sakti) is of three kinds (p. 113): Visnusakti. Ksetra-s'akti and Avidyā-s'akti. Mitramis'ra interprets the three as Isvara (Viṣṇusakti), jīva (kṣetra-sakti), and māyā or illusion (avidyā-sakti). The Paramātman is Nārāyana. He is the universal soul (sarvātmā) and is unaffected by the fruits of action. The other self (karmātmā) is united to the impediments to release (moksabandha). The (individual) soul is a reality, as the elements are (p. 116); and this is demonstrable. It exists apart from the body. It is latent in the body as fire is in the faggot, though invisible to the woodman, and is brought out by the friction of the fire-stick, (p. 118). There is no destruction of the soul (iīvanāsa) when the body is destroyed. Death is a corruption of the body (dehabhedah), and the soul departs to other bodies, when released by death (p. 118). Transit from body to body, life to life, is as natural as boyhood, youth and age in the body. Only the body has an appointed end (antavanta). The soul is unborn (aja), eternal (nitya), permanent (s'ās'vata) and primeval (burāna). The truth of the difference is enforced by the story of Queen Madalasa's address to her tearful son, on his ill-treatment by his father, in which she described the body as only a jacket (kañcuka) for the soul, that can be discarded for other jackets (p. 120).2 The picturesque Upanisad parable of the chariot and the charioteer, to describe the relations of the body and soul (p. 120), is repeated from a Purāna. The soul is tied to rebirth by three chains, prakrtibandha, vaikārika-bandha and daksinā-bandha, explained as

<sup>1</sup> See pp. 108 and 112, infra and Keith, Samkhya system, p. 55. We have aleady had the Nyāya, Sāmkhya and Vedāntic accounts of the evolution of cosmos. See Pras'asthapāda's bhaṣya, pp. 19-23 (Sṛṣṭi-saṃhāra-prakaraṇam).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The imagery occurs in the *Kathopanisad*, I, iii, 2-6. A. E. Gough (*Philosophy of the Upanishads*, pp. 140-142) compares this with the figure in the *Phaedrus* of Plato.

bonds of qualities, bonds of the sense organs and bonds forged by the performance of appointed rites (p. 124). The performance of sacrifices binds a person as much to rebirth as ignorance (ajñāna). (This is a hit at the karma-mārga, as contrasted with the jñāna-mārga). The three gunas (sattva, rajas and tamas) are imposed by Prakrti. They induce in those who are dominated by them (1) fondness for knowledge and comfort, (2) action and (3) heedlessness, indolence and slumber, while a mixture of gunas reacts appropriately on the disposition of the affected self. They determine the type of rebirth of the soul (p. 125). The elaborate description of the effect of the gunas in forming types of character is purposive. It is designed to convey instruction on the need to cultivate only sattraguna as a preparation for mukti. The difference in endowment by qualities is reflected in appetites, dispositions, intelligence and knowledge. The sātvika is the person who knows what to do and what not to do, and what binds and what releases the soul. The rajasic person acts only for anticipated advantages and not disinterestedly. The tāmasic nature is dominated by evil qualities. Their respective estimates of values differ also materially. A study of the effects of the gunas is thus helpful in the training for moksa. Hence, the space given to it in the epic, the puranas and in the Moksakanda.

# THE Jīvātman and the Brahmātman (Jīva-Brahmātmabhāvaḥ)

The relation of Jivātman and the Paramātman is that of the many in one and of the one in many. Dualism is apparent; monism is real. The immanence of the Paramātman can be illustrated by a variety of figures. It is so done in an important chapter of much value to the mumukṣu, who has to realize this truth as the most important step in mukti. The universal soul is unborn, (because he is eternal) but when he enters a perishable body, he is said to be 'born.' The old Upaniṣad explanation of the way in which the disembodied self is reborn is given by Yājñavalkya (III, 70 ff., p. 130). Paramātman has created the five elements (fire, air, water, ākāsa and earth), and assumes their forms. The rains nourish plants; they nourish animals and create the male sperm; from sperm, becoming a

sixth element, He is born. As one sun, when reflected in flowing water, appears as many suns, so does the Self appear to be many selves, when seen through illusion (p. 135). The individual self comes into wordly existence, dominated by ignorance and harassed by passions (p. 133). The unripe cucumber does not taste sweet but the ripe one does. Similarly the self, whose senses are imperfect through *karman*, is unable to have the recollection of past births (p. 133), which the sage has. The one-ness of the self and the universal Self is shown by a person's feeling what all others feel. Altruism is a witness to the immanence of the Supreme.

He who is free to move anywhere, when confined within the body, voluntarily conforms to the limitations of the body (p. 135). As there are many forms of sugar, so are there many forms or shapes of the Self. The divine illusion is due to gunas. It is difficult to overcome. It is vanguished only by those who seek refuge in the Supreme Soul (p. 139). The evolution (srsti) of the universe after each aeon (kalba), following its involution at the end of the previous aeon, is due to the Universal Soul. The Lord is unstained by action and witnesses them as if unconcerned. When there is a decay of righteousness, the Supreme Being incarnates Himself for the protection of the meek and the removal of the wicked (p. 140). Visnu (the Universal Self) is all that is and all that is not (p. 141). The Lord has declared: "He who is subject to the lure of karma (karmavasyah) goes everywhere; but he who realizes that Vāsudeva is eternal, immutable and universal, may continue to perform karma and still not be subject to rebirth " (p. 142). Laksmīdhara declares that the attainment of Vasudeva (the Supreme Being) should be attempted by knowledge, as mere action can only lead to rewards, like heaven, which are not permanent like mukti (p. 143).

## THE RELATIVE USES OF KNOWLEDGE AND ACTION (INANA-KARMOPA-YOGAH)

The purpose for which knowledge or *karma* is advocated is to secure freedom from re-birth. On the relative efficacy of action (enjoined or voluntary, egoistic or disinterested) and of

knowledge, differences of opinion have existed. The  $G\bar{\imath}t\bar{a}$ , in particular, has dealt with the problem fully and directly, and it is therefore utilized by Lakṣmīdhara in his exposition, though his interpretation of some terms is different from that of the 'authorized' commentaries.

On the value of action which is voluntary and egoistic there is no difference of opinion. It is worthless. It is such action that is categorically condemned as binding the self to rebirth, Enjoined karma is what is Dharmic. Truth, sacrifices, austerities and charity (satyam, yajña, tapas, dāna) are declared by Brhaspati to be characteristic features of Dharma (p. 146). This is the reason why S'rī Kṛṣṇa has pronounced these as having a purifying effect on the minds of those who perform them, and as therefore obligatory. In no circumstance will any one be justified in giving them up (p. 154). They should be deemed enjoined action (niyata karma), being Dharma which is mandatory. There are actions which are undertaken merely for desirable objects, such as to procure an increase of happiness or cause a continuation of earthly happiness (pravrtta-karma); and there is aspiration behind action for the cessation of rebirth and securing the bliss that follows mukti (nivrtta-karma). He who does the former attains equality with the gods in their worlds. He who does the latter transcends the bounds of 'the five elements' (pañcabhūtāni). The performance of enjoined action (niyata karma) is obligatory. The universe is declared to be knit together by activity (karma). Action is better than quietism. Unless one acts, even to live will to him be impossible. The Veda has declared that Brahman is 'known' by the practice of austerity (tabas), and austerity is in action. To keep in mind the purposes of action but to remain inactive at the same time, on the ground that action is not necessary, is mere delusion (p. 148). The karma-yoga that has thus been indicated divinely is, explains Lakşmīdhara, only the worship of God (p. 148).

On the other hand, jñāna-yoga has been advocated by some as the only effective means of securing liberation. While it is true that knowledge leads to salvation, (jnānād mokṣodhigamyate), it is only from action that both the sense of well-being and knowledge spring (p. 146). Karma and jñāna are correlated, and are not rivals. A middle path has been indicated by Yogī

Yājñavalkya, viz. to combine the two: A bird cannot fly on one wing (na hyekapakṣo viḥagaḥ prayāti). Such comparisons between the two ways, as is contained in S'uka's speech (p. 145), are only intended to magnify knowledge and not to condemn karma. Success is impossible if the two are deemed to be distinct, (prthak bhāva na sidhyeta, p. 146). But, declares Lakṣmīdhara, action done except as an adoration of God (Bhagavadārādhanam) is futile, and leads only to bondage to rebirth (p. 149).

The taint is not therefore in action but in the spirit in which it is done. If it is done disinterestedly, it is efficacious. It is even more effective, if the doer is conscious all the time that it is part of divine worship and that it is being tendered as an offering to God. Lakṣmīdhara wants the doer to realize that it is that Paramātman (Parmes vara) who does the karma, for His own satisfaction, and not oneself. This is sātvika-tyāga, i.e., the abandonment of the fruit of action, coupled to automatic recognition of the one-ness of the individual self and Brahman. It is in this spirit that Laksmīdhara interprets yogayuktaḥ (ordinarily taken to mean an 'expert in Yoga),' as one confirmed in non-dualistic perception (advaita-dars ane sthitah, p. 153.)

The spirit of renunciation (sanyāsa) has been praised but its significance is not understood. The real meaning of sanyāsā, as explained by S'rī Kṛṣṇa, is this. Surrender (like a deposit) of all actions for wished-for ends is sanyāsa, while tvāga (abandonment) is merely relinquishment of any claim for the fruits of one's action. To give up action because of a fear of the bodily pain that it may cause is inferior tyāga; but not so the action which is done in a spirit of detachment (sangam tyaktvā) and surrendering the fruits of the action to God. Not to take a dislike to an action because it is unpleasant, or a liking to one because it is agreeable is in the true spirit of tyāga (p. 155). He who is unattached to the fruits of action and does it solely from a sense of duty is the real sanyāsin, though he has not abandoned his fires and his nitya duties—as a sanyāsin has to do (p. 155). Sages like King Janaka attained salvation solely through karma. The Lord has nothing to gain from doing enjoined action, and yet, as S'rī Kṛṣṇa, He did it, because He had to carry the world with Him (lokasamgraha), since what a leader does is followed by others (p. 156). Whatever is done should also be done with intense devotion (sraddhā) and with conviction. Indifference and doubt ruin action. Knowledge dawns on the mind of the earnest worker. He who has attained self-mastery (ātmavān), removed his lurking doubts by knowledge and renounced action by yoga is not tied to rebirth by his actions. The self whose individuality has been destroyed by knowledge never more comes back to birth. Seeds burnt by fire do not germinate (p. 159).

## What Contributes to True Knowledge (Ātma-jņāna-hetavaņ)

Whether by itself or in association with karma, the knowledge of the self is declared the only means of attaining liberation. The ways in which this knowledge can be obtained have still to be discovered. Atma-jñāna can spring from intuition. Mystics derive it so. But a normal person has to labour hard to secure it. The long preparation needed for it has first to be gone through by the mumukşu. There is so much in common in the different prescriptions which have been given by smṛtis, purāṇas and the Gītā, that such differences (as exist in the enumerations) are to be construed as due to the circumstance that no list claims to be exhaustive. Spiritual experience is at the back of the advice. It must naturally have varied from sage to sage.

Lakṣmīdhara places first (p. 160) the enumeration of the pre-requisites of the attainment of ātmajñāna given by Yājñavalkya. "The practice of Vedic chanting, the performance of enjoined sacrifices (yajña), continence (brahmacaryam), the practice of austerities (tapas), fasting and self-dependence lead to the realization of a knowledge of the Self." (III, 190.) The Brahmapurāna adds to these a competent knowledge of the meaning of the Veda and its teaching, mastery of Mīmāmsa and Dharmasāstra, the practice of ahimsā (non-injury), control of the senses, and learning generally. It affirms that austerities only destroy sin, while by learning (knowledge) immortality (i.e., mukti) is obtained. The removal of the demerit flowing from bad actions is the first pre-requisite, according to the

Mahābhārata. The epic adds that without devout action, the attainment of knowledge is never obtained. Such devout action is then illustrated by a citation from Yājñavalkya (p. 161) which places first among the duties of the seeker of mukti the direction of a spiritual guide (ācārvopāsanam), followed by association with good men, gentle speech, avoidance of the touch (and even the sight) of women, fellow-feeling for all living beings, relinquishment of family ties with assumption of worn-out red-coloured clothing, giving up contact with objects of sense gratification and idleness and somnolence, dispassion, pure-mindedness (satvasuddhi), and desirelessness (asprhatā). Obviously, such training implies (except as regards the rule prescribing association with the good) that the advice is only meant for the sanyāsin, whereas the indications of the way by other writers are for all-laymen as well as anchorites. The Gītā (being a gospel of salvation for all) emphasizes the moral qualities and training which every one must acquire. Pride, guile, violence, hardheartedness, deceit, personal impurity, fickleness, lack of self-control, absence of dispassion, lack of insight into the real meaning of birth, death, old age and illness, attachment to family and friends, and absence of equanimity as well as a feeling of indifference to desirable and undesired things, are all vices or weaknesses that one should shun. Their opposites should be cultivated by the mumuksu. The climax of the advice of S'rī Kṛṣṇa, is reached in His insistence on devotion (bhakti) to Him and Him alone, as the most valued possession of the seeker. The mumuksu must also realize the value of seclusion for meditation, of the enduring nature of a knowledge of the self, and of insight into the value of the knowledge of truth (p. 162). A man may have divine or demoniac gifts (daivāsurīsampat) and dispositions which are noble or ignoble. The former lead to liberation and the latter to bondage. (p. 163). Deliverance is solely the gift of the Lord (Iswara). Knowledge of this truth is hidden from common vision. Place devout worship of God foremost among all enjoined actions (sarva-dharma). In self-surrender to Him and Him alone lies your assurance of muhti. He gives the intelligence to grasp the truth to those who visualize His being the highest, and identify themselves in thought and deed with Him. His compassion to them lifts the obscuring fog that hides from them the knowledge that liberates (p. 164). The way of devotion is one that every one may, and must, tread, whatever be his āsrama, and the truth must be burnt into every aspirant by sight, hearing and mind.

It should be noted that *bhakti-yoga* is thus *included* in *karma-yoga*, and that knowledge of its secret is part of the *jñāna*, which ensures *mokṣa*.

### YOGA AND ITS BRANCHES (SA-PALLAVAH)

The attainment of the jñāna by grace or by intuition should be regarded as exceptional. The ordinary way of securing it lies in a special training. The imparting of this discipline and training, and indicating its stages, purposes and effects are the aims of Yoga. The frequent references to the application of yoga as a means are not to ordinary mind-control, such as one may himself obtain in some small measure, but the allusion is to the berfected system by which direct attainment of the condition in which the discriminative knowledge (viveka-jñāna) is reached in the state called samādhi. The Yoga-darsana, which was expounded in his aphorisms by Patañjali, analyses the physiological and psychological bases of the process of reaching this state. It aims at furnishing a practical side to a philosophy of life. The systematization of the practice is very ancient: and Yoga is itself far earlier than its formulation as a system (dars'ana). Its ideas occur in very early philosophical literature. The Bhagavadgītā and some other parts of the great epic give the essentials of the Sāmkhya-Yoga system that is found in a completed form in the aphorisms of the Patañjali. Yoga has always been popular with the earnest seekers. Insistence on the direction of a teacher in the search for the liberating knowledge is to ensure the guidance of an adept, under whose experienced supervision, there will be neither fault nor lapse, such as will not only miss the aim with which the search was begun, but lead to undesirable physical, mental and spiritual consequences. The attempt is not to be made in an amateurish way: for, the hazards in playing with the difficult instrument, which appears as the mind-body, are great. The puranas have elaborately reproduced the features

Chatterji and Datta, p. 329.

of Yoga training and philosophy. In fact, the addition of Isvara as the twenty-sixth principle in the Sāmkhya system, p. 102, which it accepted, made the Yogadarsana a theistic version of Sāmkhya (Sesvara-Sāmkhya). It made it possible for Vedāntic thinkers to utilize the transformed system as a help in the search for mukti.

The value placed by Laksmidhara on the Yoga, as a direct means of securing the jñāna that frees, is shown by the large space he gives to a very condensed statement of its main doctrines and teachings. The concluding chapters of Mokṣakāṇda are virtually taken up with it. By his time, the system had been perfected by Vyāsa, (c. 4th century A.D.), Vācaspati (9th century) and Bhoja (c. 1,000). The large part that the exposition of the Yoga must have had in philosophico-religious training of the Classical Age is indicated by the pre-occupation of the Mahābhārata and the Purānas, which reproduce the features of the system almost in the finished form it assumes in the Yoga-sūtra. It is significant that Laksmidhara relies more on them and on smrtis, which had absorbed Yoga principles, like those of Visnu, Yājñavalkya, Devala, Dakṣa, S'ankha and Hārīta, than on the Yoga-sūtra, which he rarely quotes. It is noteworthy that while smrti-commentators of reputation, like Visvarūpa and Medhātithi, not to mention older writers like Asahāya or Bhartryajña, are quoted by Laksmīdhara, he makes no citations from or reference to even the more famous bhāsyakāras on the philosophical sytems. There is an obvious intention behind the discrimination.

#### VALUE OF YOGA

The "weak" are bound while the "strong" escape the fetters of samsāra, as the bigger fish and the bigger animals and birds break away from the nets in which they are entangled, while the smaller are caught (p. 166). Such strength springs in the case of men from Yogic training. To the adept in Yoga, mukti is certain; there is no rebirth for him, declares Yogi-Yājñavalkya, who, accordingly adjures every one to prefer the yoga-dharma to all other forms of dharma. He who treads the path of Yoga makes the supreme transit on the road which is infested with

many risks (bahudoṣa)—even as a well-guided person is able to travel in safety through a forest full of wild animals and robbers (p. 167). Yoga is open to all, irrespective of caste, sex or past way of life; and, by utilizing it, every one can gain the supreme end. The  $Gīt\bar{a}$  exalts the Yogin above the tapasvin (practitioner of austerity), the enlightenment seeker ( $jñan\bar{\imath}$ ), and the karmin (sacrificer); and among yogins he who shows devotion to God is the one who is the best of his class (p. 167).

### DEFINITION OF YOGA

The direction of the mind by self-training, so as to bring about union with Brahman, is the Visnuburana definition of Yoga. Daksa is more technical: the pre-eminent (mukhya) Yoga is what would make the mind (manas) free of activity, (vrttihīna), unite the kṣetra-jña to Paramātman and achieve liberation (p. 166). The subjugation (vasīkara) of the world, of the self, and of the senses is what Yoga achieves, says Daksa (p. 184). But the triumph does not spring from nonessential and superficial features of Yoga or other training. Yoga cannot come from mere residence in the forest or from much study, or from vrata or vajña, or from austerity (tabas). or even from strictly following the course of physical training indicated in Yogic culture, or from anything else-to one whose mind is steeped in worldly pursuits. It can arise only from application (abhiyoga), practice (abhyāsa), belief in its virtue, repeated trials and failures, purity, balance of all satvas and contemplation of the self. Yoga triumphs only when the Yogin attains self-bliss (ātmānanda), is contented only in it, and is one with the self, (p. 185). This is definition by ends, while the earlier definition was by process.

## MEANS OF YOGA (YOGANGANI)

The eight means of Yoga are stated, in the very words of Patañjali, but it is significant that the citation claims to be from the *Mahābhārata*. The aim is obviously to emphasize its greater authoritativeness because the divine Vyāsa is its

<sup>1</sup> Yogasūtra, II, 29.

author. They are: yama (restraint), niyama (culture), āsana (posture), prāṇāyāma (control of the breath), pratyāhāra (indrawing of the senses), dhāraṇā (fixation of the mind), dhyāna (steady contemplation or meditation of the objective), and samādhi (the concentration of the mind which ends in its absorption in the object). These are next described with some fulness, in their classical form. The yama and niyama list of Yoga is not the same as the ethical inhibitions and prescriptions, which every one is to practise, and which are detailed in the Grhastha-kānda'. The latter is larger, while the former is selective. Among the numerous asanas described in the text-books on Yoga, Laksmidhara selects only three: padmāsanam, mūrdhāsanam, and svastikāsanam, (p. 169). Prāṇāyāma (breath-control) is elaborately described along with its virtues, (pp. 169-172). It is claimed that the evils springing from the sense organs are corrected by its cultivation (p. 170). It has three stages: inspiration that is deep (pūraka), retention of breath (kumbhaka), and deep expiration (recaka). The steadiness of the bodily functions of breathing and circulation which it induces conduces to steadiness of mind and helps its concentration. When breathing is completely suspended, the mind attains a condition of absolute concentration. In some conditions of the body or mind brānāvāma is not to be done: e.g., when one is tired, sleepy, depressed, hungry, ill, unable to stand heat or cold, and excited (p. 170). Dhāranā is next described (p. 172). It enables one to see the Brahman as all—as the good and bad gunas of the soul. Pratyāhāra (withdrawal of the senses from their objects) is admittedly a difficult exercise, in which one may succeed only by resolution and long practice. These five constitute in Yoga the external or objective aids (bahiranga), while the remaining three are subjective (antaranga). Of the latter, dhāranā is concentration on an object, internal (like the heart, or forehead) or external, like the sun (p. 174). Dhyana, uninterrupted and steady contemplation, is said to be of two kinds (p. 175). The type of concentration known as Samādhi is the final step. In samādhi the mind loses itself in its object, losing its sense of individuality completely. The way to dhyana is described in the words of the Mahābhārata (pp. 183-184). In dhyāna

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ch. XVIII, pp. 302-312.

the *Paramātman*, who shines in the heart like a lamp, should be contemplated, and the words of *sruti* describing Him should be mentally recalled to help in the concentration.

### RULES FOR FOOD ETC.

Yoga is helped or hindered by the physical condition of the sarīra (body). The selection of suitable food is therefore important. A man's nature and disposition are affected by the type of food he eats. Systematic and progressive fasting (cāndrāyaṇa) is beneficial. Only light food should be taken. Chastity should be preserved, and loose thoughts or sights (like those of nude women) should be avoided. The sex-urge, when strong, should be controlled by immersion in water and repeating the aghamarṣaṇa prayer (p. 177). The time and the place for Yoga practice should be chosen with care.

### DANGERS IN NEGLECT OF RULES

It is risky to play with the mind-body. Deafness, dulness, failure of memory, dumbness, blindness and fever may afflict the ignorant or careless practitioner (p. 177). Such diseases as occur from neglect of rules, may be cured by Yogic processes like prānā-yāma (p. 178). So can demoniac possession cure snake-bite and poisons (p. 180).

## How to Do Yoga (Yogavidhi)

In the elaborate description of the way to begin Yogic exercises, great stress is laid on making a strenuous attempt to realize the *Parmātman*-in-all, and All-in-Him (p. 182). Such power of concentration is hard to acquire and it can be attained only by practice, combined with dispassion (vairāgya).

## DESCRIPTION OF THE SUCCESSFUL YOGIN (YUKTASYA-LAKŞAŅAM)

Seen from different angles, he who has been successful in Yoga is both a yukta and a mukta; for he is in union with Brahman and is liberated from saṃsāra. Eloquent descriptions

of his state are given in ch. XVIII. He is steady as a rock against which the rain beats in vain; his spirit shines steadily like a flame that does not flicker; he is deaf to noise, however great and music however entrancing; if he carries a brimming vessel of oil up a stairway, on which terrifying soldiers with drawn swords, stand on each side, he ascends steadily and does not spill a drop, so steadied is he. He neither sorrows nor rejoices. He does not will anything. He loves nothing. He is insensible 'like a log.' He is above joy and grief. Such a person, to whom gold and dross are alike, is content with attaining knowledge and discrimination. He is the yukta, the peerless yogin (p. 188).

## THE SUBJECT OF MEDITATION (DHYEYA-SVARŪPAM)

The subject of Yogic meditation in the Sāmkkya is Puruṣa who, in the Sesvara modification of it, as in Yoga, is identified with the Supreme Being, in a manifestation or by Himself. The mind should be concentrated on aspects of the Supreme Self, one by one, and made to dwell on each aspect. In a year, such meditation will, according to Visnusmrti, effect union with the Supreme Being (p. 190). The yogin can vary the mind-pictures of Brahman on which he wishes to concentrate his thoughts. He can visualize Him for instance as Vāsudeva. Worship should however always take the form of a tribute of devout meditation and mental praise of Vișnu as Brahman, (p. 191). Every aspect of the Supreme Being, recorded in S'ruti and smyti, should be recalled to the mind and dwelt upon with intense concentration. Nārayāṇa must be conjured up before the mind, as seated on a lotus, with diadem, bracelets for the upper arms (keyūra), earrings, and necklace, golden-hued, holding the conch and discus, and as ever-present in the orb of the Sun. Visnu may be seen (with the eye of the mind( seated in one's own heart, p. 193) or in the Sun or in the orb of the moon. Through the grace of Isvara, He can be seen by the mind, as the atom of atoms, as the biggest of the big, in the cave of the human heart. He who sees His resplendence is thenceforth freed from sorrow (p. 193). Many verses, which similarly picture the spiritual visions of the seers of the Upanisads, are cited in this chapter. Laksmīdhara's purpose in

doing so is to furnish suitable subjects for dhyana to the mumuksu, who practises mental concentration. In depicting the dangers or diseases (upasarga) to which the vogin is liable, stress is laid on a natural law: one becomes what one intensely longs for. This is as true of the higher as of the lower types of yearning. The need for concentration of the mind on only those aspects of Brahman as seers have testified to, as reflecting best His vibhūti, is vital. In Indian hymnology, the so-called prayers, uttered by a yogin, do not take the conventional form of begging for gifts, but are commemorative; they merely recall to the mind every aspect of the Divine. The aim is to habituate the mind of the mumuksu to dwell, in constant contemplation, on such aspects as will enable him to realize Brahman. The repetition of innumerable names of Supreme Being, each of which is descriptive of one aspect, in the multiform or omniform Being, has the same end. Manana (recalling to the mind), sravana (hearing), samkīrtana (chanting) and dhyāna (intensively contemplating) of such names or aspects are accordingly commended as effective forms of spiritual exercise. A stotra or hymn of praise is neither a petition for favours, nor an attempt to please by flattery a Being who is above it. It is a flood of ecstatic memory which can carry the mind of the hymner to his spiritual destination. The refrain 'by constant meditation on it, he is liberated' (sadā dhyāyan vimucyate, p. 191) occurs, for instance, at the end of every sloka in the extract from the Narasimhaburāna, in which the yogin is adjured to think, one after another, of aspects of the Supreme, e.g. His universal lordship, identity with the universe, birthlessness, eternal existence, omniscience, irresistible might, attributelessness (nirguna) etc., some of which appear to conflict with some others, but are really not inconsistent.

Spiritual experience reflects the power of both thought and mystic instruments, like the *praṇava*, or *oṃkāra*. After an elaborate explanation and eulogy of the mystic syllable (pp. 196-201), it is declared that he who is constantly associated with it, need entertain no fear of his ultimate release. The *praṇava* is the bow, the self (ātmā) is the arrow and Brahman is the target (p. 199).

 $<sup>^1</sup>$  The accounts of the Pranava merely paraphrase the Upanişad eulogies of  $Omk\bar{a}ra$ .

In selecting the *dhyeya-svarūpam*, *i.e.*, the mental picture of the Supreme Being on which his thoughts should concentrate, the seeker is advised to begin with the lower (materialized) forms of Brahman and then ascend to the highest (p. 203).

### RESULTS OF YOGIC PRACTICE

After one has practised Yoga for some time, he begins to feel its beneficial reactions on his health, temperament, mental condition and powers of endurance. The effects are also external, and are seen in the friendly attitude of men and animals to the yogin (p. 211). These are indications that the yogin is on the right road (yoga-pravrtti-cihnāni). When he begins to perceive (as with his own eyes) the self and the earth in resplendence, his perfection in the practice is imminent. But, the path is beset with dangers, which are to be treated as diseases (upasargāh), that require immediate attention if they are to be cured. Physical reactions of an unfavorable kind are less serious than the more insidious mental and spiritual effects, which the Yogin's growing strength has to overcome. The temptation to utilize the new power to gain objects of sense gratification is a common danger. The correctives to the aberrations are briefly indicated in ch. XXI, which ends with the assurance that the yogin, who is intent always on Brahman, will be freed from disease (upasarga, p. 215).

Super-normal powers are developed in the adept in Yoga. They are classed as eight: animā, mahimā and laghimā; prāpti prākāmyam, īsitvam, vasitvam, and kāmāvasāyitvam. Of these the first three are known as sārīra, and the rest aindriya. The adept can contract or expand his stature or size; become lighter than air, making it possible to cover quickly great distances; gain the power of seeing everything, near or distant, hidden or open, and of moving about in space as he desires, (yatheṣṭacāritvam); gain command over even superhuman agencies; prolong life indefinitely; and lastly subdue to his will any one whose shadow he treads, or enter into the minds of distant persons and pass into the bodies of any one. These great powers constitute a snare. One must practise Yoga not for getting such powers, but to attain mukti. The yogin

must therefore avoid entanglement in them, and move towards his goal of freedom, recognizing that all that one experiences is unreal (asat), and that the only reality is Brahman. This knowledge will bring him the tranquillity which culminates in mukti (p. 217). The real proof of the fruition of Yoga is not the development of such supra-normal powers but the attainment of deathlessness in moksa (p. 218).

## THE MAN OF THE POISED MIND (STHITAPRAJÑA-CARITAM)

The aim of Yogic discipline is to produce the poised mind (sthitaprajñā). The acquisition of it is the mark of yoga-siddhi, the successful end of the training. He alone gets the serenity that precedes and leads to mukti. Mental calm is the gift of the renunciation of objects of desire. From it springs inability to be depressed in sorrow and elated in joy. Passion, fear and anger flee the desireless person. As rivers enter the ocean and go on filling it, without raising its level, so he, whom desires leave unaffected, is the person to whom serenity comes, not the man who desires the desirable.

At the root of renunciation lies the recognition of the nature of the self and of its relation to the universal Self. It is he who has realized this truth that attains the poise, which looks at good and evil in life with equal indifference. His attitude arises from the knowledge that Brahman, the immutable and the immortal, and the eternal moral law, are all embodiments of the Supreme, as declared in the Gītā (XIV, 27). He sees the Lord in everything and everything in the Lord, (p. 222), losing his sense of duality (chinnādvaita). The best yogin is he who feels this, and looks at every one and everything with an even eye. Such a person, said, S'rī Kṛṣṇa, was very dear to Him¹. This truth does not dawn upon the human mind easily. It may even take myriads of births before one arrives at an insight into it, and realizes that "All is Vāsudeva (Brahman)" and attains Him (Gītā, VII, 19).

Having thus summarized the teaching of the Gītā on the subject, Lakṣmīdhara proceeds to illustrate the doctrine from a number of legends in the epic and the Purāṇas.

<sup>1</sup> Bhagavad-gita, VI, 32.

The reply of Praḥlāda to his father Hiraṇyakasipu, when asked if he had been properly taught the science of polity by his teachers, (p. 244) as recorded in the Viṣṇupurāna (I, xix, 34-49), brings out this truth. As the child, in his inexperience and ignorance, takes the fire-fly for fire, so ajñāna blinds people to reality, and they mistake appearances for it. If a prince, whose eyes have been opened, is taught the 'best' means of overcoming enemies and gaining allies, he may retort, as Praḥlāda did, that in the universe everything is a manifestation of the Paramātman (Govinda), and the distinction of friend and foe is meaningless. Gods, men, animals, birds, and even reptiles are all forms of the Supreme Being (Viṣṇu), existing seemingly detached from Him. He who knows it knows that everything in the universe is identical with himself, and looks upon them all with an even eye. In the face of cosmic unity all such distinctions vanish.

Another apologue relating to Praḥlāda is cited from the Mahābhārata'. A sage named appropriately Ajagara (the boaconstrictor) was questioned by Praḥlāda on the secret of his equanimity under all conditions. The sage replied that having known how life comes into being and goes out, the decline, progress and destruction of the universe, he had learnt neither to rejoice nor to feel sad. Everything in the universe is tied to death. He had realized the Brahman behind creation and behind destruction. He proceeded to describe in detail how the elements of this knowledge had made him live like an ajagara—inert, insensible to pain and joy, to starvation and food, taking all that comes with calmness. Such a mode of life (vrata) is the ajagaravratam, which is held out as an ideal to the enlightened. It is not quietism but serenity in action, after attaining jñāna, that the sage claims for his mode of life.

The legend of Devala and Jaigīṣavya  $^{2}$  is next cited to show how equanimity springs from  $j\bar{n}\bar{a}na$ . The sage, whose miraculous powers of transferring himself to other worlds, when apparently he was present all the time in the hermitage of Asita Devala, was a  $mah\bar{a}$ -yogin  $^{3}$ . His indifference to homage and abuse made Devala ask him the secret of his serenity. His

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Santiparva, 178, 17-37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Santiparva, 236,

<sup>3</sup> His powers are described in Salyaparva, ch. 51,

reply was that he who strives for *mukti* obtains eternal joy by attaining Brahman, is therefore beyond praise and abuse, and can ignore both.

The reply of Jada to Dattātreya, as given in the Mārkaṇḍeya-purāṇa (ch. 37), when asked to look into the root of his grief, illustrates another aspect of the truth. Pain and pleasure, joy and sorrow, are all due to the mind only. The self is a thing apart from both the body and the mind. Accordingly, it is unaffected by the joys and afflictions to which they are subject. The same self exists in all bodies, as the same air may be found in different vessels (p. 231).

The fourth illustration is a dialogue between a king and a Brāhmaņa, who had been pressed into service as bearer, to carry the king's palanquin. Finding the pace slow the king enquired, and was told that it was due to the inability of the short Brāhmaņa to keep step with the other bearers. The king addressed the Brāhmaṇa and asked him why he could not keep step though he looked strong. The dialogue between the king and the Brāhmaņa goes to the root of the matter, as the Brahmana does not recognize the distinction between "you" and "I", between pālki and the king within the pālki, since all are manifestations of the same Brahman. He then instructs the king in the philosophy of the self, eternal and indivisible, which manifests itself in many apparent forms. The word "I" is wrong when used by an individual of himself and right only when used of the atman (p. 234). In all bodies only one Person (Pumān) resides (p. 235). He is immanent (vyābī), attributeless (nirguna), behind nature, free from birth, buddhi and other qualities, is pure knowledge, and is indefinable by name, class and so forth (p. 137).

The conclusion is enforced by the Brāhmaṇa by a story of the sage Rbhu and his pupil Nidāgha, whom Rbhu used to visit (unrecognized) once every thousand years. When treated to a sumptuous meal, and asked if he was satisfied with the food, the sage pointed out, in his questions and answers, the delusiveness of any distinction between the eater and the food, the host and the guest, as well as the unreality of qualities and sensations. There is only one reality viz., the Brahman. When met again, and asked by Nidāgha whether he had seen a king on

an elephant going on a procession into the city, and holding up Nidāgha, who also wished to enter the city, Rbhu (unrecognized) refused to see the distinction between 'above' and 'below', between 'king' and 'elephant,' and between his questioner and himself (p. 142). Nidāgha then recognized his old teacher, who had come again to teach him this truth.

The drift of these legends, and of this chapter, is that the physical training of the yoga is ineffective without the  $viveka-j\tilde{n}\bar{a}na$  which liberates. From it alone can spring the poised mind.

# THE DESTINY OF THE PERSON WHO LAPSES FROM YOGA (YOGABHRASTAGATIH)

The way of Yoga is hard. If failure in pursuing it can only lead to sorrow, one will be deterred from attempting to tread it. The question of what becomes of a man who makes the attempt and fails to reach perfection (siddhi) is therefore pertinent. It was put by Arjuna, and S'rī Kṛṣṇa gave a reassuring answer. Neither in this world nor in the hereafter does a bad time await such a person. No one who attempts the good is ever lost. (The novice in Yoga is termed Yoga-yuj by the Viṣṇupurāṇa, while the adept is termed Viniṣpanna-samādhiḥ). He is reborn in a good family, with the impulse of his previous good action clinging to him, and after generations of steady ascent, he becomes a yogin again, succeeds in the effort and attains liberation (mukti). This is the destiny of the yogayuj. The adept, having fulfilled his training, attains mokṣa at the end of his life.

#### PORTENTS OF DEATH (ARIȘTHĀNI)

The object of Yoga is to conquer death by conquering the tendency to rebirth. Death can therefore have no terrors to the Yogin. But, the knowledge of the time when physical death may happen, and the body die, is helpful to the Yogin. By his mastery of Yoga, he is able to prolong his life at will, and determine like Bhīṣma the moment of his death. Death in Uttarāyana, when the Sun has set on his northward course, is believed to be helpful in the transit by the path of light (arcir-mārga or devayāna). Belief in omens, portents and

dreams is ancient. The long recital of such harbingers of death in this chapter may be presumed to reflect the Yogic experience of many adepts, and should be regarded as empirical rather than a mark of superstition.

# THE PASSAGE OF THE SOUL FROM THE BODY (UTKRANTIH)

The mumukṣu pants for the time when the self will be released from the body. Death has only an auspicious meaning to him. To the sinner, it opens the way to endless trial and tribulation. The mumukṣu is one who has set his face towards mukti. He will welcome the separation of soul from body. It will mean for him either mukti after death or rebirth, with an acquired impetus to the goal.

Death is to be welcomed with preparations as if receiving a guest. The dying person should abandon fear and depression, purify himself, collect his faculties, turn towards the east or the north, reach a spot to the east or north of his dwelling, which is level and clean, and after receiving the last advice perform a hundred dhāranas and retain them in the head. When he is tired out by the effort involved in the dhāranas, the breath will pass out upwards. Abandoned by it, the Yogin (as a selffilled with the effulgence of the pranava) will attain release (nirvāna). the procedure indicated by Devala (p. 255). The Mārkandeyaburāna paraphrases the prescription of the dhāranā by advising the dying Yogin to meditate on Brahman, overcoming in its course the three limiting gunas, and gradually ceasing to use even the mind (p. 256). The Gītā, in a rapturous passage, adds the further detail that the departing self should leave, with the mind fixed upon the Lord alone (p. 257). A person who all through has had no other occupation for his mind but thoughts of the Lord, and who dies with them, is assured of Moksa. Manu compares (for encouragement) the flitting of the spirit from the body to the dropping of the tree into the river on whose bank it has stood, or the departure of the bird from the falling tree (p. 258).

The released self has to march through appointed routes to either *mukti* or to places from which it has to return in rebirth. The Upanisads have blazed the ways from the mystic experience

of seers. The Smrtis and Puranas paraphrase the revealed texts that describe the path of the spirit. Yājñavalkva who, by recognition of his compeers, is the Yogi among smrtikāras, explains the mode of transit. The soul has many rays, some dark, some red, some variegated, and some purple. these rays, one runs upwards, penetrates the solar sphere. transcends the world of Brahman, and passes to beatitude. The rays, which are directed downwards, compel rebirth in the world to reap the fruits of karma. The soul that transcends Brahmaloka is welcomed by the Supreme Being, and to it there is no rebirth (pp. 258-259). Those who have attained heaven in virtue of the performance of sacrifices, gifts and austerities are, after their sojourn in heaven, transformed into mists, the night, the dark fortnight, and daksināvana (winter solstice), the regions of the manes (pity), the moon, air, showers, water and the earth. They are then subjected to life on the earth. There is a penalty for those who miss the opportunity that life affords for acquiring the redeeming knowledge: they are driven back to rebirth. Such of them as have done good actions, without acquiring the knowledge that liberates, will be born in positions, which are half-way to the life in which the knowledge will dawn. Those who have lived evil lives, must be reborn as reptiles, insects or butterflies. The indication is only illustrative. The Brhadaranyakopanisad (VI, ii, 15), which Laksmidhara quotes here, allows the way of light even to the elect among householders and vanaprasthas, who have learnt the fundamental truth. They too pass from light to day, from day to the bright half of the month, from sukla-paksa to uttarāyana. from it to the worlds of gods, from those worlds to the Sun and from the Sun to the plane of 'lightning.' When they reach the last, a spirit meets them and conducts them to the world of Brahman, from which there is no returning. Laksmidhara interprets the expressions 'ahas' (day) etc. in the Upanisad as references to the divinities whom such souls have, in the last birth, most adored.

#### CONCLUSION

The Mokṣakānda ends in a note of triumph. The gods, who regard themselves as above man, have not his opportunity,

nor his access to the condition from which there is no return; for, in the mahāpralaya or the dissolution at the end of a kalpa, they must perish and come back to their old forms in a new sṛṣṭi. The mukta will never return. In beatitude he experiences the union of all being with the Supreme. The march of the mukta to his goal is beyond the vision of even the gods, who vainly covet a destiny beyond their reach. The attainment of Brahman is not a mere incident in one person's janma. It is a cosmic event of the first magnitude. For, it marks the culmination of a pilgrimage spread through aeons in the indescribable bliss of Brahmānanda.

श्री गणेशाय नमः

# श्रीलक्ष्मीधरविरचितः

# कृत्यकल्पतरुः

# मोक्षकाण्डम्

#### मङ्गलाचरणम्

वेदान्तोक्तिविवेकवैभवगलहुर्वारमायातमः-स्वैरोन्मीलदमेयचिन्मय<sup>1</sup>परब्रह्मैकतानात्मने। ते यस्मै स्पृहयन्ति लब्धपरमानन्दाः सनन्दादयः काण्डे वक्ति चतुर्दशे द्विजवरो मोक्षं स लक्ष्मीधरः॥

## प्रतिज्ञा

मोक्षप्रस्तावना मोक्षस्तरूपविनिरूपणम् । वानप्रस्थ्यं तथा वानप्रस्थधर्माः क्रमादिह ॥ यत्याश्रमोऽथ सन्यासो यतिधर्मो विरागता । तद्वेतुः पछ्ठवोपेतः कामादिपरिवर्जनम् ॥ इन्द्रियाणां जयस्तत्वसृष्टिइशारीरचिन्तनम्<sup>2</sup> । विवेकश्च शरीरस्य जीवब्रह्मात्मता तथा ॥

<sup>1</sup> विन्मय-स.

<sup>2</sup> शरीरचिन्तनम्—स.

ज्ञानकर्मोपयोगित्वमात्मज्ञानस्य हेतवः।
सपक्षवाश्च योगाचा मुक्तानां लक्षणं क्रमात्।
ध्येयस्वरूपं योगस्य प्रवृत्तेर्लक्षणानि च।
उपसर्गाः क्रमेणाऽत्र तथा योगविभूतयः॥
स्थितप्रज्ञस्य चरितं योगभ्रष्टगतिः पुनः।
अरिष्टानि तथोत्क्रान्तिर्चिरादिपथस्तथा॥
इति लक्ष्मीधरः श्रीमानात्मविद्याविद्यारदः।
पर्वणां मोक्षकाण्डे ऽत्र षड्विंद्यातिमजीघटत्॥

# तत्र मोक्षप्रसावना

# मार्कण्डेयपुराणे<sup>1</sup>

अहमित्यङ्करोत्पन्नो ममेति स्कन्धवान्² महान्।
गृहक्षेत्रादिशाखश्च पुत्रदारादिपछ्नवः॥
धनधान्यमहापत्रोऽनेककालप्रवर्द्धितः।
पुण्यापुण्यप्रस्नश्च सुखासुखमहाफलः॥
अपवर्गपथव्यापी मृदसंपर्कसेचनः³।
विधित्साभृङ्गमालादचो हृदि जातो महातरः॥
संसाराध्वपरिश्रान्ता ये तच्छायामुपाश्चिताः।
<sup>4</sup>अन्तर्ज्ञानसुखा धीरास्तेषामात्यन्तिकः कुतः॥
गैस्तु सत्सङ्गपाषाणशितेन<sup>5</sup> स महातरः।
छिन्नो विद्याकुठारेण ते गतास्तेन वर्त्मना॥
प्राप्य ब्रह्मवनं शीतं नीरजस्कमकण्टकम्।
प्राप्नवन्ति परां प्राज्ञाः निवृत्तिं वृत्तिवर्जिताम्<sup>६</sup>॥

<sup>1</sup> ३८, ८-9३.

<sup>2</sup> स्कन्धरान्—ना.

<sup>3</sup> मठसम्पर्कसेचनः—नाः; मूढसंपर्कचेतनः—उद.

<sup>4</sup> शान्तिज्ञान ना. भ्रान्तिज्ञान—स.

<sup>5</sup> पाषाणशिलेन—स.

<sup>6</sup> निर्वृतिं वृत्तिवर्जिताम्—स.

अपवर्गपथव्यापी¹मोक्षमार्गावरोधकः।

'विधित्सा' लिप्सा। 'शितं' तीक्ष्णीकृतम्। 'वृत्ति-वर्जितां' मनोव्यापाररहिताम्॥

# <u>महाभारते</u>

सुखं मोक्षस्तु लोकेऽस्मिन् तत्तु² लोको न बुध्यते । प्रसक्तः पुत्रदारेषु धनधान्यसमाकुलः॥ यज्ञैस्तपोभिर्नियमैर्वतैश्च दिवं समासाद्य पतन्ति केचित्। तस्मादुपेयं परमं पवित्रं शिवं हि मोक्षं परमं वदन्ति³॥

# विष्णुपुराणे4

अनेकजन्मसाहस्रीं संसारपदवीं व्रजन् । मोहश्रमं प्रयातोऽसौ वासनारेणुकुण्ठितः ॥ प्रक्षाल्यते यदा सोऽस्य रेणुक्तीनो प्रवारिणा । तदा संसारपान्थस्य याति मोहश्रमः शमम् ॥ मोहश्रमे शमं याते खस्थान्तःकरणः पुमान् । अनन्यातिशयाबाधं परं निर्वाणमृच्छति ॥

<sup>1</sup> अपवर्गपथव्यापि—उद.

<sup>2</sup> तन्तु लोको---ना.

<sup>3</sup> विदन्ति—उद.

<sup>4</sup> ६. ७, १९-२१.

<sup>5</sup> ज्ञानेन वारिणा—ना ; ज्ञानोष्मवारिणा— स.

# अथ मोक्षस्वरूपम्

तत्र मार्कण्डेयपुराणे

ज्ञानपूर्वी वियोगो योऽज्ञानेन सह योगिनः। सा मुक्तिर्व्रह्मणा चैक्यमनैक्यं प्राकृतैर्गुणैः॥

<sup>2</sup> ज्ञान 'मत्र चरमं ब्रह्मसाक्षात्काररूपम् । 'अज्ञानेन सह वियोगः 'अविद्यानिष्टृत्तिः । 'योगी',—

> आत्मप्रयत्नसापेक्षा विशिष्टा या मनोगितः। तस्या ब्रह्मणि संयोगो योग इत्यभिधीयते॥ इत्यादि <sup>3</sup>विष्णुपुराणादि

प्रतिपादितयोगवान् । 'सा मुक्तिर्व्रह्मणा चैक्यमि 'ति योऽयमज्ञानेनाऽविद्यया सह योगिनो वियोगस्तस्मिन् सित या जीवस्य ब्रह्मखरूपेण विभृतिरितदायानन्दाद्यभिव्यक्ति-रिति यावत्, स एव मुक्तिद्याव्दार्थः। प्राकृतैश्च गुणैर्यदनैक्य-मात्यन्तिको वियोगः सोऽपि सैव नार्थान्तरिमत्यर्थः।

<sup>1</sup> ३९, १.

<sup>2 &#</sup>x27;ज्ञानम्' अत्र परमं ब्रह्मसाक्षात्काररूपम् —ना.

<sup>3</sup> ६, ७, ३१.

<sup>4</sup> स्वरूपेणाविर्भूतिः — स.

# तदुक्तं ब्रह्मपुराणे

अज्ञानबन्धभेदस्तु मोक्षो ब्रह्मलयस्त्वित ।

प्राकृता गुणाः <u>भगवद्गीतास</u>ूक्ताः। तथा—

सत्वं रजस्तमश्चेति गुणाः प्रकृतिसम्भवाः। निबन्नन्ति महाबाहो देहे देहिनमव्ययम्॥ इति।

## विष्णुपुराणे<sup>1</sup>

तद्भावभावनापन्नस्ततोऽसौ परमात्मनः।
भवत्यभेदी भेदश्च तस्याऽज्ञानकृतो भवेत्॥
विभेदजनके ज्ञाने नाद्यामात्यन्तिकं गते।
2आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यते॥

'तद्भावभावना' ब्रह्माऽहमस्मीतित्यात्मचिन्तनम् ।

### दक्षः

अत्राऽऽत्मव्यतिरेकेण द्वितीयं चेश्न पद्यति । ब्रह्मीभूतः स एवेति दक्षपक्ष उदाहृतः॥

# श्र्यते च छान्दोग्योपनिषदि

परं ज्योतिरुपसम्पच स्वेन रूपेणाऽभिनिष्पचत इति।

अयमत्रार्थः—ब्रह्मसाक्षात्कारज्ञान उत्पन्ने अज्ञान-स्याऽविद्यापरनामधेयस्य विलयात् उत्तत्कृतभेदप्रत्ययास्तमये सति परं ज्योतिर्ब्रह्मस्वरूपमुपसम्पद्य भृत्वा 'स्वेन रूपेण' स्वाभाविकेन चिदानन्दादिरूपेण 'अभिनिष्पद्यते' अभि-व्यक्तो भवतीति। तथा च

<sup>1</sup> ६, ७, ९५-९६.

<sup>2</sup> आत्मनो ब्रह्मणाऽभेदम् —ना and स.

<sup>3</sup> तत्कृतभेदप्रखयविलयात् अस्तमये सति—ना. and स.

## वेदान्तस्त्रम्1—

"सम्पद्याविभीवः<sup>2</sup> स्वेन शब्दा "दिति।
तथा च सांसारिकदुःखजातमभिधाय<sup>3</sup> विष्णुपुराणे<sup>4</sup>
निरस्तातिशयाह्नादसुखभावैकलक्षणा।
भेषजं भगवत्प्राप्तिरेकान्ताऽऽत्यन्तिकी मता॥ इति।
महाभारते

निर्वाणं परमं सौख्यं धर्मोऽसौ पर उच्यते। इति जीवभावात् 'दुःखान्निवर्तते' इत्यभिधाय देवलः

स तथा निवृत्तो निर्गुणिई छन्नबन्धो जन्मजरामरण-दुःखविनिर्मुक्तः सुप्तवत् मत्तवत् विषधूमपानवत् सत्वादि-हीनः <sup>5</sup>तन्मात्रावस्थितः परमसुखमैकान्तिकमधिगच्छतीति सांख्यम्।

'तथा निवृत्तः' जीवत्वापादकाविद्योपाधिनिलये सति ब्रह्मीभूतः। 'निर्गुणा'दि [पदानां] तत्तत्कार्यकारणादिविद्योष-परत्वेनाऽपौनक्कत्यम्। जन्मजरामरणदुः व्व[निर्वृत्तिश्च आ-त्यन्तकी जन्ममरणदुः व्व] योरत्यन्ताभावोऽपवर्ग इति पूर्वमेव देवलेनाऽभिधानात्। स्वप्नादिदृष्टान्तेन स्वगतदुः वानुभवाभावं दर्शयति।

<sup>1 8. 8. 9.</sup> 

<sup>2</sup> सम्पद्याविर्भूतः-ना.

<sup>3</sup> दुःखज्ञानमिधाय—स.

<sup>4</sup> ६, ५, ५९.

<sup>5</sup> सन्मात्रावस्थितः - ना. and स.

<sup>6 [ ]</sup> Supplied by ना. and स.

## पुनर्देवलः

सायुज्यं सालोक्यं प्रकृतिलयो मोक्षश्चेति चतुर्विधं प्रयोजनम् । तेषामैश्वयीवाप्तियुक्त्या हिरण्यगर्भनारायण-शिवमहेन्द्रसोमसूर्यस्कन्दज्येष्ठोमादेवीप्रभृतीनां देवताना-मैकजल्पं(?)सायुज्यम् ॥

तत्सालोक्यमभ्युदयिवशेषत्वादनुपिद्ष्यम् । पृथि-व्यादिषु भूतेष्विषदैवतत्वं तद्भावभावित्वं च प्रकृतिलयो वसुंधराहुतवहवरूणमारुतसरखतीनां पृथिव्यग्न्यम्बुवाय्वा-काशेष्वाधेयत्वमिषदैवतत्वं तद्भावभावित्वं च योगविशेषाच भवति। 'अपुनर्भवो 'मोक्षः। 'ज्येष्टा 'ऽत्र माहेश्वरी शक्तिः।

### महाभारते

यज्ञेन देवानामोति वैराजं तपसा पुनः। सन्यासाद्वज्ञणस्स्थानं वैराग्यात् प्रकृतौ लयम्॥ ज्ञानात् कैवल्यमामोति पश्चैता गतयः स्मृताः।

' वैराजं 'स्थूलमहाभूतदारीरभोक्तृदाक्लंबच्छिन्नपर -मात्मस्वरूपं विराट् । तस्य स्थानं । ब्रह्म सूक्ष्मं ¹प्राणेन्द्रिया-वच्छिन्नः परमात्मैव । 'प्रकृतिः'सिसृक्षावच्छिन्नः स एव ।

## ब्रह्माण्डपुराणे<sup>2</sup>

पुर्यष्ठकेन लिङ्गेन प्राणाचेन स युज्यते। तेन बद्धस्य वै बन्धो मोक्षो मुक्तस्य तेन तु॥ संसारे विनिवृत्ते तु मुक्तो लिङ्गेन मुच्यते। स चापि त्रिविधः प्रोक्तो मोक्षो वै तत्वदिशिभिः॥

<sup>1</sup> ब्रह्मसूक्मभूतं—स. and ना.

<sup>2 8, 3, 44-49.</sup> 

पूर्वो वियोगोऽज्ञानेन द्वितीयो रागसंक्षयात्। लिङ्गाभावात्तु कैवल्यं कैवल्यात्तु निरञ्जनः॥ 'पुर्यष्टकं' लिङ्गरारीरम्।

# मार्कण्डेयपुराणे<sup>1</sup>

यथा हि कनकात्<sup>2</sup> लिङ्गमपद्रव्यवदिश्वना । दग्धदोषं द्वितीयेन खण्डेनैक्यं ब्रजेन्छप ॥ न विशेषमवाभोति तद्वचोगात्मना गतिः<sup>3</sup> । निर्दग्धदोषस्तेनैक्यं प्रयाति ब्रह्मणा सह ॥ यदाऽशिरग्रौ प्रक्षिप्तः समानत्वमनुव्रजेत् । तदाख्यस्तन्मयो भावी न गृह्येत विशेषतः ॥ परेण ब्रह्मणा तद्वत् प्राप्यैक्यं दग्धकल्मषः । योगी याति ष्रथग्भावं न कदाचिन्महीयते ॥ यथा जलं जलेनैक्यं निक्षिप्तमुपगच्छति । तथाऽऽत्मा साम्यमभ्येति योगिनः परमात्मना<sup>4</sup> ॥

'कनकात् खण्डं' पृथग्भृतिमिति दोषः। 'साम्य'मे-कत्वम्।

### ब्रह्मपुराणे

क्षीरात् समुद्धृतं त्वाज्यं न पुनः क्षीरतां वजेत्। पृथक्कृतो⁵ गुणेभ्यश्च नाऽऽत्मा भूयो गुणी भवेत्॥

<sup>1</sup> ४०, ३७-४9.

<sup>2</sup> कनकात् खण्ड—स. and ना.

<sup>3</sup> यति:-स. and ना.

<sup>4</sup> परमात्मता—स.

<sup>5</sup> पृथक्ज्ञातगुणेभ्यश्व—ना.

क्षीरे क्षीरं जले तोयं पवने पवनो यथा।
ब्रह्मभावनया योगी याति तन्मयतां तथा॥
एवं तन्मयतां योगी ब्रह्मभावनया गतः।
विद्वाय शोकमोहौ तु सर्वे ब्रह्मैव पश्यति॥
यथा स्वप्रभया भाति केवलस्फिटको मणिः।
पुरुषस्यापि चिद्दीप्तया चैतन्यं भाति केवलम्॥

### महाभारते

यथाऽर्णवगता नद्यो व्यक्तिजिहित नाम च¹।
न च खतां नियच्छिन्ति तद्वद्याः² सत्वसंक्षयः॥
एवं सित कुतः संज्ञा प्रेत्यभावः पुनर्भवेत्।
प्रतिसंमिश्रिते जीवेऽगृद्यमाणे विशेषतः॥
परेण परधमी च भवत्येष समेत्य वै।
विमुक्तकर्मा शुद्धेन बुद्धेन च सुबुद्धिमान्॥
विमलातमा स³ भवित समेत्य विमलातमना।
यदा ह्यसौ दुःखसुखे जहाति
मुक्तेस्तदाच्यां गितमेत्यलिङ्गः।
श्रुतिप्रमाणागममङ्गलैश्र
शेते जरामृत्यभयादतीतः॥

'न च स्वतां नियच्छन्ति' खरूपमुदक्ररूपं न त्यजन्ती-त्यर्थः। 'सत्वसंक्षयः' जीवस्य सम्यक्क्षयो बन्धविच्छेद-इत्यर्थः। 'प्रेत्यभावो' जन्म। 'अलिङ्गः' लिङ्गशरीररहित इत्यर्थः।

<sup>1</sup> नामिशः-ना.

<sup>2</sup> ताहरा:--- ना. and स.

<sup>3</sup> च for स—ना. and स.

तथा

संयोज्य तपसाऽऽत्मानमीष्यीमुत्सृज्य मोहनीम्। त्यक्त्वा कामं च मोहं च ततो ब्रह्मत्वमद्गुते॥

# <sup>1</sup> नृसिंहपुराणे

तयो हि यः सेवति काननस्थो वने महत्सत्वसमाधियुक्तः । विमुक्तपापो नियतः प्रशान्त-स्स याति दिव्यं पुरुषं पुराणम् ॥

<sup>1</sup> नरसिंहपुराणे ५९, १०—स and ना. विमुक्तपापो हि मनःप्रशान्तः प्रयाति विष्णोस्तदनं द्विजेन्द्रः । इति मुद्रितपाठः

#### 11311

# अथ वानप्रस्थ्यम्

### तत्र महाभारते

आश्रमादाश्रमं गच्छेदित्ययं तृदितो विधिः। नित्यं हि मृत्युरागच्छन्न कमं संप्रतीक्षते॥ उत्पाद्य पुत्राननृणांश्च कृत्वा वृत्तिं च तेभ्योऽनुविधाय किंचित्। स्थाने कुमारीः प्रतिपाद्य सर्वा अरण्यमासाद्य मुनिर्चुभूषेत्॥

#### यमः

द्वितीयमायुषो भागमुषित्वा तु गृहे द्विजः। तृतीयमायुषो भागं गृहमेधी वने वसेत्॥ गृहमेधी यदा पद्येद्वलीपलितमात्मनः। दिाथिलत्वं च गात्राणां तदाऽरण्यं समाश्रयेत्। उत्पाद्य धर्मतः पुत्रानिष्ठा यज्ञैश्च दाक्तितः॥ दृष्ट्वाऽपत्यस्य चाऽपत्यं ब्राह्मणोऽरण्यमाश्रयेत्।

# राङ्खलिखितौ

पुत्रानुत्पाच संस्कृत्य वेदमध्याप्य तेभ्यो वृश्तिं विधाय दारैः संयोज्य गुणवति पुत्रे कुटुम्बमावेइय कृतप्रस्थान- लिङ्गो वृत्तिविद्योषार्थमुत्कामेत्। क्रमशो यायावराणां वृत्ति-मुपास्य वनमाश्रयेदुत्तरायणपूर्वपक्षे।

# मनुः1

सन्त्यज्य ग्राम्यमाहारं सर्वे चैव परिच्छदम्। पुत्रेषु भार्यां निक्षिप्य वनं गच्छेत्सहैव वा<sup>2</sup> ॥ अग्निहोत्रं समादाय गृह्यं<sup>3</sup> वाऽग्निपरिच्छदम्। ग्रामादरण्यं निष्कम्य निवसेन्नियतेन्द्रियः॥

'सर्वे परिच्छदं' ग्राम्यमित्यर्थः। 'गृह्यं 'स्मार्तमग्निम् । 'अग्निपरिच्छदं' सुक्स्रवादिकम्<sup>4</sup>॥

#### यमः

यज्ञाङ्गान्यग्रिहोत्रं च धेन् रथपरिच्छदम्।
समादाय सदारो वा तदाऽऽरण्यं व्रजेद्विजः॥
पुत्रे ज्येष्ठे गुणवति तत्कुदुम्बं निवेद्य च।
दारान्निक्षिण्य वा गच्छेन्निर्ममो विजितेन्द्रियः॥

#### याज्ञवल्क्यः5

सुतविन्यस्तपत्नीकस्तया वाऽनुगतो वनम् । वानप्रस्थो ब्रह्मचारी साग्निः सौपासनो ब्रजेत्॥

<sup>1</sup> ६, ३-४.

<sup>2</sup> मेधातिथिः—"परिच्छदः, गवाश्ववस्त्रासनशय्यादिः। यदि भार्याया इच्छा तदा सहगननम्, अन्यथा एकाकिनः। अन्ये तु तरुणीं निक्षिप्य बृद्धया सहेति वर्णयन्ति॥ सत्यां भार्यायामयं विधिः, पुत्रेषु निक्षेपः वनगमनं वा। असत्यामि मृतायां वनवास श्रापस्तम्बादिमिः स्मर्थते 'पुनराधान' इत्यत्र। यस्येन्द्रियचापत्यं नास्ति स वानप्रस्थः। इतरः पुनर्दारान् परिगृह्णीयादिति व्यवस्था॥" (ed. Jha, I, 497).

<sup>3</sup> गृही वाऽभिपरिच्छदम्—ना.

<sup>4 &#</sup>x27;अग्निपरिच्छदं सुकुसवादि' (मेधातिथिः, I, 497).

<sup>5 3, 84.</sup> 

'ब्रह्मचारी' ऊर्दूरेताः। 'साग्निः' वैतानाग्निसहितः। 'सौपासनो' गृह्याग्निसहितः¹।

#### छागलेयः

पुत्रेषु भार्यां संस्थाप्य वनं गच्छेचथाविधि । अपत्नीकः समारोप्य ब्राह्मणः प्रवजेद्वहात् ॥

#### आपस्तम्बः2

अथ वानप्रस्थः । अत एव ब्रह्मचर्यवान् प्रव-जित तस्योपिद्शन्त्येकाग्निरिनिकेतस्स्यादशर्माऽशरणो मुनिः स्वाध्याय एवोत्सृजमानो वाचम् । तस्याऽऽरण्यमाच्छादनं विहितम् । ततो मूलैः फलैः पणैंस्तृणौरिति वर्त्तयंश्चरेत् । अन्ततः प्रवृत्तानि । ततोऽपो वायुमाकाशमित्यभिनिःश्रयेत् । तेषामुत्तर उत्तरस्संयोगः फलतो विशिष्टः । अथ वानप्रस्थ-स्यैवाऽऽनुपूर्व्यमेक उपिद्शन्ति । विद्यां समाप्य दारान् कृत्वा ऽग्नीनाधाय कर्माण्यारभते सोमावराद्धर्चानि यानि श्रूयन्ते गृहान् कृत्वा सदारः सप्रजः सहाग्निभिः बहिर्ग्रामा-द्वसेत् । एको वा शिलोञ्छेन वर्त्तेत । न चाऽत उर्ध्व प्रतिगृही-यात् । अभिषिक्तश्च जुहुयात् । शनैरपोऽभ्युपेयादभिन्नन्नभिः ॥ मुख आदित्यमुदकमुपस्पृशेत् इति सर्वत्रोदकस्पर्शनविधिः ॥

क्षारत्वणमधुमांसानि वर्जयेत्<sup>3</sup>। तस्य द्वंद्वद्रव्याणामेक उपदिशन्ति पाकार्थे भोजनार्थे वा असिपरशुदात्रादीनाम्।

<sup>1</sup> विज्ञानेश्वरः—" ब्रह्मचारी, ऊर्ध्वरेताः ; साग्निः, वैतानाग्निसहितः ; तथा सौप-सनो, गृह्याग्निसहितश्च वनं वजेत्."

<sup>2 7, 79, 96-70; 7, 77, 9-78; 7, 73, 9-7.</sup> 

<sup>3</sup> Not found in printed आ. घ. स् in this chapter but १,२,२३ reads तथा क्षारलवणमधुमांसानि (न भुज्ञीत); "'क्षारम्' गुडमरीचिलिकुचादि । क्षारलवणं

द्वंद्वानामेकैकसुपादायेतराणि दत्वाऽरण्यमवतिष्ठेत। तस्या-ऽऽरण्येनैवाऽत उर्ध्व होमः वृत्तिः प्रतीक्षाऽऽच्छादनं विहितम्। येषु कर्मसु पुरोडाशाश्चरवस्ते कार्याः। सर्व चोपांशु सह खाध्यायेन नाऽऽरण्यमभ्याश्चावयेत्। अग्न्यर्थं शरणम्। आकाशे खयम्। अनुपस्तीणें शय्यास्थाने। नवे सस्ये प्राप्ते पुराणमनुजानीयात्। भूयांसं वा नियममन्विच्छन्नन्वहमेव पात्रेण सायं प्रातरन्नमाहरेत्। ततो मूलैः फलैः पणेंस्तृणै-रिति वर्त्तयंश्चरेदन्ततः प्रवृत्तानि ततोऽपो वायुमाकाशमिख-भिनिःश्चयेत्। तेषामुत्तर उत्तरः संयोगः फलतो विशिष्टः।

'अत एव' ब्रह्मचर्यात्। एकाग्निः यदा ब्रह्मचारी वानप्रस्थो भवति तदा लौकिक एकोऽग्निराहार्य्यः। 'अनिकेतः'
गृहरहितः। 'अश्रमी'सुखरहितः। 'अश्ररणः' रक्षकश्चन्यः।
'मुनि'मौंनी। 'अन्ततः प्रवृत्तानि' आरण्येनींवारादिभिः
कियन्तमपि कालं नीत्वा ततो मूलादिभिस्तृणपर्यन्तैः कालं
पापयेत्। 'अन्ततः' तान्येव मूलादीनि हिंसां विना
वातादिना पतितान्यादाय वर्त्तयंश्चरेत्। 'अभिनिःश्रयेत्'
भवेत्। 'सोमावराद्ध्योनि' सोमयागात् प्राचीनानि दर्शपूर्णमासादीनि। 'अभिषिक्तः' स्नातः। 'अभिन्नन्' जलप्राण्यपसारणाय उदकं पाणिना ताद्यम्। 'तस्य द्वन्द्वं द्रव्याणामिति'। तस्य वानप्रस्थस्य विहितद्रव्याणां दात्रादीनां
युगलमुपादेयमित्युपदिशन्ति। 'आरण्येन' फलादिद्रव्येण

असंसृष्टम्" (उज्ज्वता, p. २४७) क्षारलवणं, कृत्रिमलवणमिति **कुल्लूकः** । **निर्णयसिन्धौ** क्षारगणः वर्ण्यतेः—

तिलमुद्राहते शैब्यं सस्ये गोधूमकोद्रवौ । धान्यकं देवधान्यञ्च शमीधान्यं तथैक्षवम् ॥ स्विज्ञधान्यं तथा पण्यमूळं क्षारगणस्समृतः ।

[3

इति शेषः । 'प्रतीक्षा' आतिथ्यं । 'सर्वे चोपांशुकर्मकाण्डं' सर्वमुपांशु कर्म कर्तव्यम् । 'नाऽऽरण्यमभ्याश्रावयेदिति ' नाभ्यधिकं मन्त्रादिभिः स्वरैः शरण्यं हविराश्रावयेत् । मन्त्रोऽपि मध्यमाभ्यामेव । 'अग्न्यर्थं शरणं' गृहं कुर्यात् । नात्मार्थं शय्यासने कुर्यादिति शेषः । 'पुराणमनुजानीयात्' पुरातनमन्नं ब्राह्मणेभ्यो दद्यादिति शेषः । 'अन्वहमेव पात्रेणे'त्यश्वस्तनवृत्तिरूच्यते ॥

# अथ वानप्रस्थधर्माः

#### तत्र मनुः1

मुन्यत्रैविविधेर्मध्येः शाकमूलफलेन वा।
एतानेव महायज्ञात्रिविपेद्विधिपूर्वकम् ॥
वसीत चर्म चीरं वा सायं स्नायात् प्रगे तथा।
जटाश्च विभृयात्रित्यं श्मश्चलोमनखानि च ॥
यद्गक्ष्यः स्यात्ततो दचाहृिलं भिक्षां च शक्तितः।
अम्लफलभिक्षाभिरचियदाश्रमागतम् ॥
स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याद्दान्तो मैत्रः समाहितः।
दाता नित्यमनादाता सर्वभूतानुकम्पकः ॥
वैतानिकं च जुहुयादग्निहोत्रं यथाविधि।
दर्शमस्कन्दयन् पर्व पौर्णमासं च योगतः॥
²ऋक्षेष्टचाग्रयणं चैव चातुर्मास्यानि चाऽऽहरेत्।
उत्तरायणं च क्रमशो दक्षस्याऽयनमेव च ॥
वासन्तशारदैर्मध्यैर्मुन्यत्रैः स्वयमाहृतैः।
पुरोडाशांश्चरूँश्चैव निर्वपेत्तु पृथकपृथक्³॥

<sup>1</sup> ६. ५—१६.

<sup>2</sup> ऋक्षेष्ट्याश्रवणं, इति उद. मा.

<sup>3</sup> विधिवनिर्वपेत् पृथक् इति मुदितमनौ.

देवताभ्यश्च तहत्वा<sup>1</sup> वन्यं मेध्यतरं हविः।

<sup>2</sup>रोषं समुपभुंजीत लवणं च खयंकृतम्॥
स्थलजोदकशाकानि पुष्पमूलफलानि च।
मेध्यवृक्षोद्भवान्यन्यान् <sup>3</sup>स्नेहांश्च फलसंभवान्॥
वर्जयेन्मधुमांसानि भौमानि कवकानि च।
भूस्तृणं सिद्धकं<sup>4</sup> चैव श्लेष्मातकफलानि च॥
न फालकृष्टमश्रीयादुत्सृष्टमिष केनचित्।
न यात्यामान्यार्त्तोऽषि <sup>5</sup>पुष्पाणि च फलानि च॥

'ऋक्षेष्टयो' नक्षत्रेष्टयो "जिप्तर्वा अकामयते "त्यादि तैत्तिरीयब्राह्मणोक्ताः। 'उत्तरायणं' "संवत्सरं वसन् विधाय इष्टी "रित्यापस्तम्बसूत्रोक्तम् । 'दक्षस्यायनं 'दाक्षायण-यज्ञः। 'भौम'मत्र वने चराणां गोजिह्निकेति प्रसिद्धम्। 'कव-कानां' द्विजत्वेन निषेधे प्राप्ते पुनर्निषेधो भूस्तृणादीनामपि भक्षणे तत्समप्रायश्चित्तार्थः।

#### यमः

अकृष्टोतं मूलफलं बीहीन् सिश्चत्य चाऽपरान् । हिवष्यातं प्रयच्छेत्तु महासत्रेषु पश्चसु ॥ यस्यै यस्यै यथा दृष्टं देवतायै हिविद्विजः । तस्यै तस्यै तथा सम्यक् हिवष्यं कल्पयेत् पृथक् ॥ श्रावणेन विधानेन सायं प्रातक्पस्पृशेत् । वेणुइयामाकनीवारास्तन्तुयोधगवेधुकाः ॥

<sup>1</sup> देवताभ्यस्तु तद्धुत्वा इति मुद्रितमनौ.

<sup>2</sup> शेषमात्मनि युजीत इति मुद्रितमनौ.

<sup>3</sup> भवान्यद्यात् इति मुद्रितमनौ ; भवान्यस्यात् इति ना. and स.

<sup>4</sup> शियुकम् इति मुद्रितमनौ.

<sup>5</sup> मूलानि च फलानि च इति मुद्रितमनौ.

फलानामुपभुझीत पक्षमांसं च वर्जयेत्। मूलं पुष्पं फलं पत्रं दिवा स्थलजतोयजम्॥ भक्षयेत् खयमाहृत्य कृष्टं च परिवर्जयेत्। यतः पत्रमुपादचान्न तत्पुष्पमुपाहरेत्।॥ यतः पुष्पमुपादचान्न ततः फलमाहरेत्। यतश्च फलमादचान्न ततः काष्टमाहरेत्॥ यस्य छायामुपासीत न ततः किंचिदाहरेत्। न दुखेदंशमशकं हिमातपसहो भवेत्॥ शोषयन्नात्मनो देहं तपसा सिद्धिमाशुयात्। न नक्तं किंचिदशीयादुदकं तृषितः पिवेत्॥ सर्वभृतेषु नियतः संवसेत् सततं द्विजः।

#### छागलेयः

शाक्रमूलफलाहारो जित्तलापुष्पमेव च।
नीवारो मांसमथवा आहारो वन्य एव च॥
वर्षासु फलधान्यानि उत्सृज्य नवसंग्रहम्²।
³लवणं च खयं कुर्यान्मधुमांसविवर्जितः॥
अध्यात्मपरसन्तुष्टो जितकोधो जितेन्द्रियः।
रात्रौ ध्यानपरो नित्यं निद्रालस्यं विवर्जयेत्॥
अत्र मांसं व्याघादिघातोपजातं भक्ष्यं नेतरदित्युक्तम्।

#### याज्ञवल्क्यः4

दान्तः स्त्रिषवणस्तायी निवृत्तश्च प्रतिग्रहात्। स्वाध्यायवान् दानजीलः सर्वसत्वहिते रतः॥

<sup>1</sup> না. omits this line.

<sup>2</sup> नवतत्प्रहम्—स. and ना.

<sup>3</sup> मरणं न स्वयं कुर्यात्—स and ना.

<sup>4 3, 86.</sup> 

# बृहस्पतिः1

वसीत चर्म चीरं वा छत्रोपानद्विवर्जितः।

### सुमन्तुः

अग्निकार्यमभीषेको भूमिशय्या जटाजिनम्। वन्यात्रं वनवासश्च वानप्रस्थस्य कीर्त्तितम्॥

## वसिष्ठः2

अवणकेनाऽग्निमुपसमाधायाऽऽहिताग्नि [ः स्यात्]। वृक्षमूलिक ऊर्द्धे षड्भ्यो मासेभ्योऽनग्निरनिकेतनः। दद्या-देवपितृमनुष्येभ्यः स गच्छेत् स्वर्गमानन्त्यम्॥

'श्रावणकेन' <u>वैखानसं शास्त्रं</u> श्रावणकमिति <u>भर्तृयज्ञः।</u> तदुक्तविधिनेत्यर्थः॥

<sup>4</sup> शरण्यः सर्वभृतानां संविभागरुचिः अमत्सरी परी-वादपैशुन्यमृषावादवर्जितः। शुचिर्यामं न प्रविशेत्। अर-ण्यनिलयः पश्वर्थे पुरोडाशाँश्चरुं वा निर्वपेत्। <sup>5</sup>पर्वभागेषु देवान् यथाभागैयोजयेत्। एकाग्निपरायणः। परैरुत्सृष्टान्या-श्रमान्तरितानि नाऽभ्यवहरेत्। परिपूतां प्रोक्षितां भूमिमा-क्रामेत्। संस्कृतानि मन्त्रैरिधश्रयेत्॥

<sup>1</sup> संस्कार., ५५६, पृ. ३०८.

<sup>2 9, 90-93.</sup> 

<sup>3</sup> श्रामणकेन वृक्षमूलनिकेतन, अनिकेतः, इति मुद्रितवासिष्ठे.

<sup>4 &#</sup>x27;शरण्य' इत्यारभ्य 'अधिश्रये 'दिति पर्यन्तं अत्र वीरमित्रोदये मोचप्रकाशे च वासिष्ठत्वेनोक्तम् । परन्तु मुद्रितवासिष्ठेषु न दश्यन्तै.

<sup>5</sup> पर्वकालेषु for पर्वभागेषु —ना and स.

### बोघायनः1

वनप्रतिष्ठस्सन्तुष्टः चर्मचीराजिनप्रियः<sup>2</sup>।
देवविप्राग्निकार्येषु युक्तस्तपिस तापसः ॥
कृच्छ्रां वृत्तिमसंहार्यां सामान्यां मृगपिक्षिभिः।
³तदहर्जातसंभावां कषायकदुकाश्रयाम् ॥
परिगृद्य शुभां वृत्तिमेतां दुर्जनवर्जिताम्।
वनवासमुपाश्रित्य ब्राह्मणो नाऽवसीदित ॥
मृगैः सह परिस्पन्दः सवासश्चैव तैः सह<sup>4</sup>।
⁵तेनैव सहशी वृत्तिः प्रत्यक्षं स्वर्गलक्षणम् ॥

# गौतमः

न फालकृष्टमितिष्ठेत् ग्रामं च न प्रविद्योत्<sup>6</sup>।

# देवलः

सर्वप्राणिष्वनुकोशो हृदयतुष्टिरपायचिन्तनं सर्वोप-भोगवर्जनम् । भूमिशिलातृणसिकताशर्कराणामन्यतमाधि-शयनं सदा सत्वबोधो धर्ममार्जवमनर्दनं चेति ॥

'अनुकोशो दया।

# पैठीनसिः

वानप्रस्थोऽरण्यमभिव्रज्य ब्राह्मीमिष्टि कृत्वा अग्निधूम इत्युपस्थाय वन्येन जीवेन्नीवारेङ्गुदबदरशाकभक्ष्योऽतिथिपि-

<sup>1</sup> ३, ३, १९-२३.

<sup>2</sup> जलप्रियः इति मुद्रितबौधायने.

<sup>3</sup> तदहर्जनसंभाराम् इति मुद्रितबौधायनीये (पृ. २१८).

<sup>4 &#</sup>x27;संवासस्तेभिरेव च' इति मुद्रितबौधायने (पृ. २२९).

<sup>5 &#</sup>x27;तैरेव' इति ना. स. and मुद्रित बौधायने च.

<sup>6</sup> ३, ३२-३३.

तृदेवताभितर्पणं कुर्वन्नक्तं दिवार्द्वरात्रत्रिचतुर्थप्रभृतीनि कृत्वा रूक्षो धूम्रः कृदाः केशी धमनिसन्ततश्च मृगचर्यया वा चरन् क्षपयेदिन्द्रियग्रामम् । यायावरीं वा वृत्तिमुपासीत ॥

'ब्राह्मी' ब्रह्मदेवत्या । 'नक्तं दिवेत्यादि'नैतेषु कालेषु भोजनविकल्पः । दाक्त्यपेक्षयोच्यत इति <u>वौधायनः</u>¹॥

अथ वानप्रस्य द्वैविध्यम्। पचमानकाश्चाऽपचमान-काश्च। तत्र पचमानकाः पञ्चविधाः सर्वारण्यकवैतुषिककन्द-मूलभक्षाः, फलभक्षाः, शाकभक्षा इति । तत्र सर्वारण्यका नाम द्विविधाः, विविधमारण्यमाश्रयन्तः, इन्द्रावसिक्ताः रेतोवसिक्ताश्चेति। तत्रेन्द्रावसिक्ता नाम वह्निगुल्मलता-वृक्षाणामानयित्वा सायंप्रातरग्निहोत्रं हुत्वा यत्यतिथि-प्रभृतिभ्यश्च दत्वा अथेतरच्छेषभक्षाः । कन्दमूलफलज्ञाक-भक्षाणामप्येवमेव पश्चैव--अपचमानका उन्मज्जकाः, प्रवृत्ता-शिनो मुखेनादायिनस्तोयाहारा वायुभक्षाश्चेति। तत्रोन्म-ज्जका नाम लोहाइमकरणवर्जं हस्तेनाऽऽदायिनः प्रवृत्ताशिनः। मुखेनाऽऽदायिनो मुखेनाऽऽददते। तोयाहाराः केवलतोया-हाराः। वायुभक्षा निराहाराश्चेति। वैखानसानां विहिता दशै-ता दीक्षाः। खशास्त्रविधिमभ्युपेत्य दण्डश्च मौनं हितश्चाऽप्र-मादः। वैखानसाः सिध्यन्ति निराहाराश्चेति शास्त्रपरि-ग्रहः सर्वेषां ब्रह्मवैखानसानाम्॥

# हारीतः

त्रेतां श्रावणकं वाग्निमाधाय वल्कलशाणचर्मचीरकु-शमुञ्ज<sup>2</sup>फलकवासा वानप्रस्थोक्तेन विधिना। वानप्रस्थो

<sup>1 3, 93, 9-0; 6-96.</sup> 

<sup>2</sup> कनकवास—ना. and स.

द्विविधो भवति—खानुज्ञायिकोऽनुप्रस्थायिकश्चेति। खा-नुज्ञायिकश्चतुर्विधः— एकवृत्तिः संप्रक्षालक आत्मवृत्ति-रहिंसकश्च।

एकवृत्तिर्दिक्षितो ग्रुरुणाऽनुज्ञातो दिशसुपनिष्कम्य तिक्ताम्ळळवणमधुरकदुकषायादीनां वा मूळफळानां यत् प्रथमं पश्चेत् तेन षण्मासान् यापयेत्। समाप्ते पुनर्प्रहणम्। कन्दमूळफळवेणुश्यामाक्षनीवाराणां मासपर्याप्तमाहृत्य तद-हरेवोपयुनक्ति ससंप्रक्षाळोदन्तोळूखळिकमृगोपचारी (?) प्रभृतय आत्मवृत्त्तयो भवन्ति। शीर्णपर्णशैवालगोमयाच-हिंसकोऽनुपस्थापिकश्चतुर्विधोऽर्द्धमाससञ्चयी चातुर्मास्यषा-ण्मास्यसांवत्सरादित्येकः। एताभिवृत्तिभिराहृत्य देविपतृ-मनुष्यार्थान् कुर्वीत शेषं प्राश्रीयात्। 'श्रावणकं चाऽग्नि'-मिति पत्नीरहितत्वेन जेताग्न्यभावे बोद्ध्च्यम्। वैखानस-प्रोक्तेन श्रावणकमग्निमाधायेत्यन्वयः।

# <u>मनुः</u>¹

त्यजेदाश्वयुजे मासि मुन्यत्रं पूर्वसिश्चतम्। जीर्णानि चैव वासांसि शाकमूलफलानि च॥

# गौतमः

<sup>2</sup>नातिसंवत्सरं मुझीत।

## विष्णुः

<sup>3</sup>संवत्सरनिचयी पूर्वनिचयानाश्वयुज्यां जह्यात्।

<sup>1</sup> ६, १५.

<sup>2</sup> ३, ३५.

<sup>3 98, 92.</sup> 

#### मनुः

<sup>1</sup>अग्निपकारानो वा स्यात्कालपकभुगेव वा। अइमकुद्दो भवेद्वापि दन्तोत्हृखलिकोऽपि वा॥ नक्तं चाऽन्नं समश्रीयात् दिवा वाऽऽहृत्य राक्तितः। चतुर्थकालिको वा स्यात्स्याद्वा षष्टाष्टमासतः ॥ चान्द्रायणविधानैवी शुक्के कृष्णे च वर्त्तयेत्। पक्षान्तयोर्वो ऽप्यश्रीयात् यवागूं कथितां सकृत्॥ पुष्पमूलफलैर्वाऽपि केवलैर्वर्त्तयेत्सदा। सद्यः प्रक्षालको वा स्यान्माससश्चयिकोऽपि वा॥ षण्मासनिचयो वा स्यात्समानिचय एव वा। खाभाविकैः खयं शीणैः वैखानसमते स्थितः॥ भूमौ विपरिवर्त्तेत तिष्ठेद्वा प्रपदैर्दिनम्। स्थानासनाभ्यां विहरेत् सवनेषूपयन्नपः॥ ग्रीष्मे पश्चतपास्तु स्याद्वर्षास्त्रभावकाशिकः। आर्द्रवासास्तु हेमन्ते ऋमशो वर्द्धयन्तपः॥ उपस्पृद्योत् त्रिषवणं पितृन् देवांश्च तर्पयेत्। तपश्चरंश्चोग्रतरं शोषयेदेहमात्मनः॥ ' शुक्के कृष्णे 'पक्षे इति शेषः । 'प्रपदैः ' पादाग्रैः ।

#### यमः

एकपादेन तिष्ठन्तः केचित्सूर्यमरीचिपाः।
पश्चाग्निधूमपाः केचित् केचिदङ्गुष्टविष्ठिताः॥
षट्कालनिरताः केचित् केचिद्वादशकालिकाः।
पक्षोपवासिनः केचित्केचिन्मासोपवासिनः॥

जन्मपाः सोमपाः केचित् वायुभक्षास्तथापरे । शुक्कपक्षे पिवन्त्येके यवागूं कथितां सकृत् ॥ कृष्णपक्षे पिवन्त्यन्ये भुञ्जतेऽन्ये यथागतम् । पयः पिवन्ति शुक्केऽन्ये कृष्णपक्षे च गोशकृत् ॥ एताश्चान्याश्च विविधा दीक्षास्तेषां महात्मनाम् । चतुर्थश्चौपनिषदो धर्मः साधारणः स्मृतः ॥

## वायुपुराणे

वानप्रस्थाश्रमेऽप्येताश्चतस्रो वृत्तयः स्मृताः । सद्यः प्रक्षालकाः केचित् केचिन्मासिकसश्चयाः ॥ वार्षिकसश्चयाः केचित् केचिद्वादशवार्षिकाः । कुर्वन्त्यतिथिपूजार्थं यज्ञतन्त्रार्थमेव च ॥

#### श्रीरामायणे²

वैखानसा वालखिल्याः पृश्नयोऽथ मरीचिपाः ॥
मनयः सिललाहारा वायुभक्षास्तथैव च ।
अदमकुदृश्च द्यातपाः ३(१) पत्राहाराश्च तापसाः ॥
दन्तोळुखिलनश्चैव दण्डकारण्यवासिनः ।
ऋषयो हि महाभागा ज्वलनार्कसमप्रभाः ॥
आकाद्यानिलयाश्चैव तथा स्थण्डिलद्यायिनः ।
तथोदरसना दान्तास्तथैवाऽवस्त्रधारिणः ॥
सजपाश्च महात्मानस्तथा पश्चतपा द्विजाः ।
चातुर्मास्यकृताहारा निराहारास्तथैव च ॥
वृक्षसक्तायपादाश्च ये चरन्ति महत्तपः ।
अदर्शनेन ये धर्म चरन्ति नियतवताः ॥

<sup>1 &#</sup>x27;भुजन्त्यन्य'—ना. and स.

<sup>2</sup> Name omitted in Udaipur Ms. आरण्यकाण्ड, ६, २ et seq.

<sup>3 &#</sup>x27;बहवः' इति मुद्रित रामायणेषु.

एकाङ्गष्टेन तिष्ठन्ति ये च भूताविहिंसकाः।

¹सस्यभक्षाः पयोभक्षा निर्दिष्ठफलभोजिनः॥

फलाहारे च निरता वायुभक्षास्तथाऽपरे।

एते चाऽन्ये च धर्मज्ञा सुनयो धर्मवत्सलाः॥

चारभङ्गाश्रमे वाममभिजग्मः समागताः।

#### याज्ञवल्क्यः<sup>2</sup>

श्रौतस्मार्त्तं फलस्नेहैंः कर्म कुर्यात् क्रियास्तथा।

## <sup>3</sup>तथा

यः कण्टकैर्वितुदति चन्दनैश्च विलिम्पति । अऋदोऽपरितुष्टश्च समस्तस्य च तस्य च ॥

# राङ्खलिखितौ

कृष्णाजिनोत्तरीयः।

# विष्णुपुराणे

<sup>4</sup>चर्मकाशकुशैः कुर्यात् परिधानोत्तरीयके । वन्यस्नेहेन गात्राणामभ्यकुश्चाऽस्य शस्यते ॥

# हारीतः

स्थाण्वेकपादैकपार्श्वोध्वीवाग्ग्रीष्मतपनवर्षाभ्रावकादा-हिमजलदायनकुदापस्तरस्थण्डिलदार्करोल्ल्वलमुसलकीलक -दाय्याप्रभृतिभिरात्मानं क्षपयेत्।

<sup>1</sup> पुष्पभक्षा-ना and स.

<sup>2 3, 89.</sup> 

<sup>3</sup> ३, ५३.

<sup>4 3, 9, 20</sup> and 22.

#### अथात्रोदाहरन्ति

रक्तमांसमयो देहः शक्रयोनिसमुद्रवः। न ह्यनेनैव शक्या वै लोकाः प्राप्तं कथं चन॥ धन भोगपरित्यागाद्वागलोभविवर्जनात्। वैराग्यज्ञान¹विज्ञानात्तपसा सिद्धिमाप्नयात्॥ कामकोधपरित्यागात सेहसङ्विवर्जनात। संयमादिन्द्रियाणां च तपसा सिद्धिमाभ्रयात् ॥ शौचस्नानादिभिर्मन्त्रैर्जपहोमादिभिस्तथा। तपसा सर्वमामोति दिव्यं देहमन्तमम्॥ तपो दानं तपो यज्ञस्तपः सिद्धिः समुन्नतिः। नाऽद्यक्यं तपसः किञ्चित् तस्माच्छ्रेष्ठतमं तपः ॥ नानापुष्पसमृदेषु वनेषु मधुगन्धिषु । देवारण्येषु पुण्येषु वानप्रस्यस्तपश्चरेत् ॥ प्राप्यते तपसा लोकः शोध्यते तपसाऽश्चभम्। तपसा सर्वमाम्रोति यत्किश्चिन्मनसेच्छति ॥ वैखानसविधानज्ञस्तत्वात्मा तु व्यवस्थितः<sup>3</sup>। सृक्ष्मात् सृक्ष्ममवाप्नोति परं ब्रह्म यदव्ययम् ॥

'स्थाण्वादिनोर्द्भवाहु 'रित्यन्तेनाऽवस्थानप्रकाराः कथि-ताः । 'ग्रीष्मतपनं ' ग्रीष्मकालेऽग्निसेवा ।

#### राह्यः

कृच्छ्रैर्वाऽपि नयेत् कालं ब्रह्मचर्यं च पालयेत्। एवं नीत्वा वने कालं द्विजो ब्रह्माश्रमी भवेत्॥

<sup>1</sup> Lacuna in Udaipur Ms. Supplied from ना. and स.

<sup>2</sup> मनसेच्छुमि:-ना. and स.

<sup>3</sup> अनुव्यवस्थित: —ना. and स.

नाऽग्निशुश्रृषया दान्त्या स्नानेन विविधेन च। वानप्रस्थो दिवं याति याति भोजनवर्जनात्॥

### ¹मनुः

अग्रीनात्मनि वैतानान्समारोप्य यथाविधि। अनग्निरनिकेतस्यान्मुनिर्मूलफलादानः॥ अप्रयतः सुखार्थेषु ब्रह्मचारी घरादायः। शरणेष्वममश्चैव वृक्षमूलनिकेतनः॥ तापसेष्वेव विषेषु यात्रिकं भैक्षमाहरेत। गृहमेधिषु चाऽन्येषु द्विजेषु वनवासिषु ॥ ग्रामादाहृत्य वाऽश्रीयादष्टौ ग्रासान् वने वसन्। प्रतिगृह्य प्रदेनैव पाणिना शक्छेन वा॥ एताश्चाउन्याश्च सेवेत दीक्षा विघो वने वसन्। विविधाश्चौपनिषदीरात्मसंसिद्धये श्रुतीः॥ ऋषिभिः वृत्तयस्त्वेता गृहस्थैरेव सेविताः। विद्यातपोविवृद्यर्थे शरीरस्य च शुद्धये॥ अपराजितां चाऽऽस्थाय व्रजेहिशमजिह्मगः। आनिपाताच्छरीरस्य मुक्तो² वार्यनिलादानः॥ आसां महर्षिचर्याणां त्यक्त्वा उन्यतमया तनुम्। वीतशोकभयो विप्रो ब्रह्मलोके महीयते॥ 'अपराजिता' ऐद्यानी । 'अजिह्मगः' ऋजुगामी ।

<sup>1</sup> ६, २७-३२.

<sup>2</sup> युक्त इति मुद्रितमानवे.

#### यमः

वने तपिस युक्तानां महर्षीणां महातमनाम्।
उदीच्यां दिशि दृश्यन्ते विमानानि तपिस्वनाम्॥
स्वर्गताश्च तथैवाऽन्ये क्षत्रिया वनवासिनः।
पर्णेश्च शाकैर्जलमोजनैश्च
मूलेश्च कन्दैः फलवायुपुष्पैः।
एतेश्च युक्ता उपयुज्यमानैर्वजेद्द्विजः खर्गमितो वनस्थः॥

इति कुत्यकल्पतरौ वानप्रस्थाश्रमपर्व ॥

#### 11 4 11

# अथ यत्याश्रमः

# तत्र मनुः

वनेषु तु विहृत्येवं तृतीयं भागमायुषः ।
चतुर्थमायुषो भागं त्यक्तवा संगान् परिव्रजेत् ॥
आश्रमादाश्रमं गत्वा हुतहोमो जितेन्द्रियः ।
भिक्षाबिलपरिश्रान्तः प्रवजन् प्रेत्य वर्द्धते ॥
ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य मनो मोक्षे निवेदायेत् ।
अनपाकृत्य मोक्षं तु सेवमानो व्रजत्यधः ॥
अधीत्य विधिवद्वेदान् पुत्रांख्योत्पाद्य धर्मतः ।
इष्ट्रा च द्यक्तितो यज्ञैः मनो मोक्षे निवेद्ययेत् ॥
अनधीत्य द्विजो वेदमनुत्पाद्य तथाऽऽत्मजान् ।
अनिष्ट्रा चैव यज्ञैश्च मोक्षमिच्छन् व्रजत्यधः ॥

'विह्नत्य' अटित्वा, यथोक्तविधिमनुष्ठायेति यावत्। 'परिव्रजेत्' सन्यासविधिना क्षपयेत्। 'मिक्षाबलिपरि-श्रान्तः' मिक्षाबलिदानेनाऽऽयासितः। 'मोक्षे निवेदायेत्,' मोक्षद्यान्यात् प्रव्रज्याश्रमो लक्ष्यते।

# शङ्खलिखितौ

वनवासादूर्ष्ट्रं शान्तस्य परिणतवयसः क्रामतः परि-व्रज्य तमेवाऽग्निं आत्मन्यारोप्य¹ अपगतभयलोभमोहकोष-शोकद्रोहमदमत्सरः कालं नाऽनुचिन्तयेत्। अनवस्थितत्वा-न्मनसः श्रद्धा द्यनियता भवति। तस्मान्न श्वःश्व उपासीत। तदहरेव सन्यसेत् सर्वारम्भपरिग्रहानुतस्रुज्य।

#### महाभारते

काषायं पाचयित्वा तु श्रेणिस्थानेषु तु त्रिषु । प्रव्रजेच परं स्थानं परिव्रज्यामनुत्तमाम् ॥ 'श्रेणिस्थानेषु च त्रिषु,''ब्रह्मचर्याद्याश्रमेषु ।

#### <sup>2</sup>याज्ञवल्क्यः—

वनाद्वृहाद्वा कृत्वेष्टिं सर्ववेदसदक्षिणाम् । प्राजापत्यां तदन्ते तानग्नीनारोप्य चाऽऽत्मिनि ॥ अधीतवेदो जपकृत् पुत्रवानन्नदोऽग्निमान् । शक्त्या च यज्ञकृत्मोक्षे मनः कुर्यात्तु नाऽन्यथा॥

# <sup>3</sup>वसिष्ठः

परित्राजकः सर्वभूताभयदक्षिणां दत्वा प्रतिष्ठेत । अथाऽप्युदाहरन्ति ।

अभयं सर्वभूतेभ्यो दत्वा चरति यो मुनिः। तस्याऽपि सर्वभूतेभ्यो न भयं जातु विचते॥

<sup>1</sup> Lacuna supplied by ना. and स.

<sup>2 3, 44-40.</sup> 

<sup>3</sup> १०, १—३ ; द्रव्याणि प्रतिगृह्य च इति मुद्रितवासिष्ठे.

अभयं सर्वभूतेभ्यो यस्तु दत्वा निवर्तते । हन्ति जातानजातांश्च प्रतिगृह्णाति यस्य सः ॥ 'निवर्तते 'श्रद्यते पारिब्राज्यादिति द्रोषः ।

# ¹मनुः

अगारादिति निष्कान्तः पवित्रोपचितो मुनिः। समुपोढेषु कामेषु निरपेक्षः परिव्रजेत्॥ 'पवित्रोपचितः' पवित्रैर्मन्त्रजपैर्युक्तः। 'समुपो-ढेषु' उपसंहृतेषु॥

## <u>छागछेयः</u>

रागादिविषयासङ्गः पुत्रदारशुभाशुभम् । लोकयात्राभयं चैव त्यक्तं संन्यास उच्यते ॥

# नरसिंहपुराणे<sup>2</sup>

वेदमदारसुतक्षेत्रं सन्यस्तं येन दुःखदम्। वैराग्यज्ञानपूर्वं वै लोकेऽस्मिन्नाऽस्ति तत्समः॥ यस्यैतानि सुगुप्तानि जिह्नोपस्थोदरं गिरः। सन्यसेदकृतोद्वाहो ब्राह्मणो ब्रह्मचर्यवान्॥

# महाभारते

चतुर्विधा मिक्षवस्तु कुटीचकबहूदकौ। हंसः परमहंसश्च यो यः पश्चात् स उत्तमः ॥

<sup>1</sup> ६, ४१

<sup>2 46, 34-30.</sup> 

<sup>3</sup> सत्तमः—ना. and स.

### 11 & 11

# अथ सन्यासविधिः

तत्र बौधायनः

अथातः सन्यासविधि व्यारव्यास्यामः।

सोऽत एव ब्रह्मचर्यवान् प्रवजतीत्येकेषाम् । अथ शालीनयायावराणामनपत्यानाम् । विधुरो वा । प्रजां स्वधर्में प्रतिष्ठाप्य वा सप्तत्या ऊर्द्धं सन्यासमुपदिशन्ति । वानप्रस्थ-स्य वा कर्मविरामे ।

²एष 'नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनीयान्। तस्यैवाऽऽत्मा पदवित्तं विदित्वा न कर्मणा छिप्यते पापकेन '॥ इति

अपुनर्भवं नयतीति नित्यः। महदेनं गमयतीति महिमा। केश्रहमश्रुलोमनखानि वापयित्वोपकल्पयते। यष्टयः शिक्यं जलपवित्रं कमण्डलुं पात्रमिति। एतत् समादाय ग्रामान्ते ग्रामसीमान्तेऽग्न्यागारे वाऽऽज्यं पयो दधीति त्रिवृत् पाश्योपवसेदपो वा।

<sup>1</sup> २, १७, १-१७; १६-३१; ३३-४०; २, १८, १.

<sup>2</sup> तै. ब्रा., ३, १२, ९, ७.

ॐभ्ः सावित्रीं प्रविशामि तत्सवितुर्वरेण्यम्। ॐभुवः सावित्रीं प्रविशामि भगों देवस्य धीमहि। ॐखः सावित्रीं प्रविशामि धियो यो नः प्रचोदयात् [इति। पच्छोऽर्धर्चशः]¹ ततः समस्तयाव्यस्तया चाऽऽत्मानमात्मना आश्रमादाश्रम-मुपनीय ब्रह्मपूतो भवति इति विज्ञायते।

अथाप्युदाहरन्ति॥

आश्रमादाश्रमं गत्वा कृतहोमो जितेन्द्रियः। भिक्षाबलिपरिश्रान्तः पश्चाद्भवति भिक्षुकः॥ इति

स एव भिक्षुरानन्त्याय। पुराऽऽदित्यस्याऽस्तमयाद्गाईप-त्यमुपसमाधायाऽन्वाहार्यपचनमाहृत्य ज्वलन्तमाह्वनीय-मुद्भृत्य [अन्यथोपसमाधाय] <sup>2</sup>गाईपत्ये आज्यं विलाप्योत्प्रय स्रुचि चतुर्गृहीतं गृहीत्वा <sup>3</sup>समिद्गत्याऽऽहवनीये पूर्णाहुतिं जुहोति [ओं] स्वाहेति। ब्रह्मान्वाधानमिति विज्ञायते।

अथ सायं हुतेऽग्निहोत्र उत्तरेण गाईपत्यं तृणाणि संस्तीर्थ तेषु द्वन्द्वं न्यश्चि पात्राणि सादियत्वा दक्षिणेना-ऽऽहवनीयं ब्रह्मायतने दर्भान् संस्तीर्थ तेषु कृष्णाजिनं चा-न्तर्धायैतां रात्रिं जागिति। य एवं विद्वान् ब्रह्मरात्रिमुपोष्य ब्राह्मणोऽग्नीन् समारोप्य प्रमीयते स सर्वे पाप्मानं तरित तरित ब्रह्महत्याम्।

<sup>1</sup> Lacuna supplied by ना, स, and मुद्रितबौधायन.

<sup>2 [ ]</sup> not in printed बोधा. p. 204.

<sup>3</sup> सप्त ते अग्ने समिधस्सप्त जिह्नास्सप्तर्थयः सप्त धाम त्रियाणि । सप्त होत्रास्सप्तधा त्वा यजन्ति सप्तयोनीरा प्रणस्वाचृतेन ॥ इति समिद्वती ऋक् (तै. सं., १, ५, ३, २).

अथ ब्राह्मे मुहूर्त उत्थाय काल एव प्रातरप्निहोत्रं जुहोति । अथ पृष्ठयां स्तीत्वीऽपः प्रणीय वैश्वानरं द्वादशकपालं निर्वपति सा प्रसिद्धेष्टिः संतिष्ठते ।

आहवनीयेऽग्निहोत्रद्रव्याणि प्रक्षिप्याऽम्ण्यान्यनाय-सानि। गाईपत्ये अरणी 'भवतं नस्समनसा" वित्यनया। अथाऽऽत्मन्यग्नीन् समारोपयति। <sup>2</sup>"या ते अग्ने यिज्ञया तन्त्रि"ति त्रिस्त्रिरेकैकं समाजिद्यति। अथाऽन्तर्वेदि तिष्ठन् ओंभूर्भुवःस्वः सन्यस्तं मया [सन्यस्तं मया सन्यस्तं मया] इति त्रिरुपांग्लक्त्वा त्रिरुचैः। त्रिषत्या हि देवा इति विज्ञा-यते। "अभयं सर्वभूतेभ्यो मत्त"इति चाऽपामञ्जितिं निनयति।

### अथाप्युदाहरन्ति—

अभयं सर्वभूतेभ्यो दत्वा यश्चरते मुनिः। न तस्य सर्वभूतेभ्यो भयं चाऽपीह जायते॥ इति स वाचंयमोऽभिव्रजति<sup>3</sup>।

यष्ट्यिदशक्यं जलपवित्रं च क्रमण्डुलुं पात्रिमित्येतत् समादाय, यत्राऽऽपस्तत्र गत्वा स्नात्वाऽप आचम्य सुरिम-

<sup>1 &</sup>quot;भवतं नस्समनसौ समोकसावरेपसौ । मा. यज्ञ हि सिष्टं मा यज्ञपतिं जातवेदसौ शिवौ भवतमद्य नः ॥" (तै. सं., ४, २, ५, १.)

<sup>2</sup> तैत्तिरीयादौ श्रूयमाणिमदम् यथा—"या ते अम्ने यज्ञिया तन्स्तयेह्यारोहात्मा-त्मानम् अच्छा वस्नि कृण्वन्नस्मे नर्या पुरूणि। यज्ञो भूत्वा यज्ञमासीद स्वां योनिम् जातवेदो भुव आजायमानस्सक्षय एहि ॥" (तै. ब्रा., २, ५, ८, ८.)

<sup>3 &#</sup>x27;भवति' इति मुद्रितबौधायने (प्र. २०७) बोधा., २, १०, ३२, is omitted by लक्मीधर. It runs thus: "सखा में गोपाय' इति दण्डमादते। 'यदस्य पारे रजसः' इति शिक्यं गृज्ञाति। 'येन देवाः पवित्रेण' इति जलपवित्रं गृज्ञाति। 'येन देवाः पवित्रेण' इति जलपवित्रं गृज्ञाति। 'येन देवाः पवित्रेण' इति जलपवित्रं गृज्ञाति। सप्तव्याहृतीिभीः पात्रं गृज्ञाति॥"

मत्याऽिव्लङ्गाभिवीरुणीभिहिरण्यवर्णाभिः पावमानीभिरिति मार्जियित्वाऽन्तर्जलगतोऽघमर्षणेन षोडरा प्राणायामान् धारियत्वोत्तीर्य वासः पीडियत्वाऽन्यत् प्रयतं वासः परिधाय अप आचम्य 'ॐभूर्भुवःखरि'ति पवित्रमादाय तर्पयति—

ॐ भ्रःतर्पयामि । ॐ भ्रुवस्तर्पयामि । ॐ स्र-स्तर्पयामि ॐ भ्रभुंवस्तर्पद्यमे इति देववत् पितृभ्यो ऽञ्जलिमादाय तर्पयति । "ॐ भ्रः स्वधा, ॐ भ्रुवः स्वधा, ॐ स्वः स्वधा, ॐ भ्रूभुंवस्त्वः ²स्वधा ॐ महः स्वधा, इति । अथोदुत्यं चित्रं इति द्वाभ्यामादित्यमुपतिष्ठते । ॐ मिति ब्रह्म ते ब्रह्म वा एष ज्योतिर्य एष तपत्येष वेदो य एष तपति वेद्यमेवैतद्य एष तर्पयत्येवमेवैष आत्मानं तर्पयति आत्मानं नमस्करोति आत्मा ब्रह्माऽऽत्मा ज्योतिः ।

सावित्रीं सहस्रकृत्व आवर्तयेत् रातकृत्वोऽपरिमि-कृत्वो वा। ॐ भूभुवस्स्नः इति पात्रमादायाऽपो गृह्णाति। न चाऽत ऊर्द्धमनुद्धृताभिरपरिस्नुताभिरपरिपृताभिरद्भिरा-चामेत्³। नचाऽत ऊर्ध्वे शुक्कं वासो विभृयात्।

त्रिदण्डी वा। अथेमानि व्रतानि भवन्ति—

अहिंसा सत्यमस्तेयं मैथुनस्य च वर्जनं त्याग इत्येव पश्चैवोपवतानि भवन्ति—अक्रोधो गुरुशुश्रूषा अप्रमादः शौचं <sup>4</sup>आहारगुणाश्चेति।

<sup>1</sup> Printed बो. interpolates here instead of ओं भूर्भुवस्वर्महर्नम इति—'ओं महर्तिर्पयामि । ओं जनस्तर्पयामि । ओं तपस्तर्पयामि । ओं सत्यं तर्पयामि इति'।।

<sup>2</sup> नम for स्वधा in printed वो, ध, सू,, २०४.

<sup>3</sup> Printed बो. ध. सू. २, १७, ३९ reads—अपरिस्तुताभिः अपरिपूताभि र्धा आचामयेत्.

<sup>4</sup> Ibid., आहारशुद्धिश्वेत् (बो. ध. सू., २, १८, २).

'सन्यासविधिं' चतुर्थाश्रमेतिकर्तव्यताम्। समस्त-गर्भाधानादि संस्कारः। अत एव ब्रह्मचर्यवान् अविष्ठत-ब्रह्मचर्यः। 'एकेषां' दर्शनमिति रोषः।

'विधुरे'मृतभार्यं पुरुषे सन्यासमुपिद्शान्ति इत्य-न्वयः। 'कर्मविरामे 'कर्मानुष्ठानसामध्योपरमे। 'एष' इति 'येन सूर्यस्तपतीति' श्रुत्था अभिहितस्याऽऽत्मनो व्यपदेशः। ब्राह्मणस्य संवन्धिति शेषः। अनेन ब्राह्मणस्य सन्यासेऽधिकार इति दर्शयति। 'स च नित्य आत्मा' न कर्मणा वर्द्धते 'पुण्येन नो कनीयात्' पापेनेति शेषः। 'तस्यैव' 'परब्रह्मण' आत्मा स्वरूपं 'पदवित्' पद्यते गम्यतेऽनेनेति पदमत्र वेदः 'उप-कल्पयते' संभवति। 'यष्ट्य'स्त्रयो वैणवा दण्डाः। 'पात्रं' भिक्षापात्रं। 'त्रिवृद्धिति'संसृष्टमाज्यादित्रयम्। 'उपवसेत्' पुनर्भोजनं न कुर्यात्। 'अपो वे'त्याज्याद्यभावे विकल्पः। 'पच्छः' पादशः 'अर्द्धचेशः' अर्द्धचेन। समस्तया कृत्स्वया व्यस्तया व्याहृतिरहितया। आत्मानमात्मनेत्यादि। 'ब्रह्म' शब्देन सावित्र्यत्रोच्यते। 'पृतो' विधृतपापो भवत्येवेत्यर्थः॥

पुनराश्रमग्रहणेन सावित्र्यनुप्रवेशाद् हुँ पुनरावृत्यभाव उच्यते। स एष भिक्षुरानन्त्याय कल्पत इति शेषः। 'उपसमा-धाय' प्रज्वाल्य। आहृत्य भिन्नयोनिपक्षेऽपि अध आयतने निधाय समिद्धति(१)। 'प्रादेशमात्रीं 'पालाशीं समिधमाधाय उद्धृत्याऽऽहवनीये तृणानि दर्भान् 'पात्राणि यज्ञायुधानि कृष्णाजिनं चाऽन्तर्धाय' दर्भेष्वास्तीर्य 'अकाल एव'अनु-दितएव पृष्ठचां स्तीर्त्वागाईपत्याहवनीययोरन्तरा उलपराजिं कृत्वा अमृग्मयाइममयानि मृग्मयाइममयव्यतिरिक्तानि दीर्घीमयानि (?) गार्हपत्येऽरणी प्रक्षिपति इति दोषः। 'त्रिरुचै-वेदेदि 'ति अन्तवेदीति दोषः। 'सुर्गममया' दिषकाव्ण इत्येन्तयर्चा। 'अव्लिङ्का' 'आपोहिष्टीया। 'वारुणी, 'इमं मे वरुण' इत्याद्या'हिरण्यवर्णाः द्युच्य 'इत्याद्याश्चतस्रः 'पावमान्यः' 'पवमानः सुवर्जनः' इत्यनुवाकः। 'अधमर्षणिम' 'त्यृतं चि सत्यं चेति' सुक्तम्। 'पवित्रं'जलपवित्रम्। 'देवविदिते' प्राचीनावीतित्वप्रतिषेधार्थम्। 'ओमिति ब्रह्मेखादि' 'आत्माज्योतिरित्यन्तं सुक्तम्' ॐकार इति।

आदित्योपस्थानानन्तरं सावित्रीं सहस्रकृत्व आवर्त्त-येत्। ॐ भूर्भुवःस्वरित्यादेः। यदा यदा यो गृह्णातीति तदा सप्रणवाभिव्याहितिभिरेवमादायाऽपो गृह्णीयादिति शेषः। 'अपरिस्रुताभिः' जलपवित्रेणामिलिताभिः। 'अपरि-प्ताभिः, निरीक्षणादिना अनिरस्तापद्रव्याभिः। 'एकदण्डी-त्रिदण्डी वेति' केचित् पठन्ति। "सोऽपपाठः, अधस्तात् दण्डत्रयोपकल्पनस्योक्तत्वा"दिति वोधायनभाष्यकारः²। 'त्यागः' संगस्येति शेषः।

<sup>1</sup> Folio 6 of Nagpur Ms. ends here; fol. 7 and 8 of it are lost. 2 मित्रमिश्रः मोचप्रकाशे (पृ. ६०, अडयार् मातृकायाम्):—"एकदण्डी त्रिदण्डी वा इति पाठः अपरार्कविज्ञानेश्वरादिसम्मतः । कृत्यकल्पतरस्तु 'एकदण्डी' इति पाठं नाऽनुमेने । माण्यकृता उद्धृतत्वात् । त्रिदण्डस्यैवाग्रे ग्रहणोक्तश्च ।" See या. अप. p. 949 and या. मि., p. 336, which confirm Mitramisra's statement. गोविन्दस्वामी (पृ. २०९) accepts the reading 'एकदण्डी त्रिदण्डी वा':—'उक्तेऽपि दण्डितिले विकल्पाभिधानं किमर्थम्? उच्यते—सकलाश्रमधर्मानुष्ठाने सित दण्डसख्यायां नाऽभिनिवेशः कर्त्तन्यः इस्यभित्रायः ॥" Manu (XII, 10, 11) and Yājāavalkya (III, 57) prescribe only the tridanda to the Sanyāsin. मनुस्मृतिः, १२, १० and 10, 8—(श्वपरार्क)

# नरसिंहपुराणे

¹एवं वनाश्रमे तिष्ठंस्तपसा दग्धकिल्बिषः।
चतुर्थमाश्रमं गच्छेत् सन्यासिविधिना द्विजः॥
दिव्यिपतृभ्यो देवेभ्यः स्विपतृभ्यश्च यक्षतः।
दत्वा श्राद्ध ऋषिभ्यश्च मनुजेभ्यस्तथाऽऽत्मने॥
इष्टिं वैश्वानरीं कृत्वा प्राजापत्यामथाऽपि वा।
अग्निं स्वात्मिन संस्थाप्य मन्त्वत् प्रवजेत् पुनः॥
ततः प्रभृति पुत्राचैः ²स्नेहलोभादि वर्जयेत्।
दयाच भूमावुदकं सर्वभूताभयंकरम्॥
विदण्डं वैणवं सौम्यं सत्वक्च समपर्वक्रम्।
वेष्टितं कृष्णगोवालरज्वा च चतुरंगुलम्॥
³प्रत्थिमिर्वा चिभिर्युक्तं जलपूतेन चोपिर।
गृह्णीयादक्षिणे हस्ते मन्त्रेणैव तु मन्त्रवित्॥
क्षौमं वा कुशसूत्रं वा सूत्रं कार्णासिकं तु वा।
तैरेव ग्रन्थितं शिक्यं पद्याकारसमन्वितम्॥

#### मनुस्मृतिः--

वाग्दण्डोऽथ मनो दण्डः कर्मदण्डोऽथ ते त्रयः । यस्यैते नियता दण्डाः स त्रिदण्डीति कथ्यते ॥ वाग्दण्डो मौनमातिष्ठेत् कर्मदण्डस्त्विहसनम् । मानसस्य तु दण्डस्य प्राणायामो विधीयते ॥

#### याज्ञवल्क्यस्मृतिः, ३, ५७--

सर्वभूतहितश्शान्तः त्रिदण्डी सकमण्डलुः । एकारामः परित्रज्य भिक्षार्थी प्राममाश्रयेत् ॥

3 Ibid., ६0, 6-99.

<sup>1</sup> ६0, २-६.

<sup>2</sup> स्नेहलाभादि—स.

षड्भिर्वा पश्चिभिर्युक्तं मुष्टिभिः शिक्यलक्षणम्।
गृहीयान्मन्त्रतो विद्वान् पात्रं वाऽपि कमण्डलुम्॥
आसनं दारुजं प्रोक्तं समाग्रं वर्तुलं समम्।
शौचार्थमासनार्थं च मुनिभिस्तैरनुष्ठितम्॥
कौपीनाच्छादनं वासः कन्थां शीतिनवारिणीम्।
पादुके चाऽपि गृहीयात् कुर्यान्नाऽन्यस्य संग्रहम्।
एतानि तस्य लिङ्गानि यतेः शोक्तानि धर्मतः॥
संगृह्य कृतसन्यासो गत्वा तीर्थमनुक्तमम्।
स्नात्वाप्याचभ्य विधिवत् जलपूतांशुकेन वै॥
वारिणा तर्पयित्वा तु विधिवत् भास्करं नमेत्।
आसीनः प्राङ्मुखो मौनी प्राणायामत्रयं चरेत्॥
गायत्रीं वा यथाशक्ति स्वाध्यायेत्परमं पदम्।

### दक्षः

सन्यस्तमिति यत् ब्र्यात् प्राणैः कण्ठगतैरिप । चित्रत् परान् चित्रादपरान् चित्रच परतः परान् ॥ सद्यः सन्यसनादेव नरकात्त्रायते पितृन् ।

### महाभारते

एतदेव हि पर्याप्तं भिक्षोरेकान्तश्चीलिनः।
यन्नाऽस्य कश्चिन्त्रियते त्रियते नाऽस्य कस्यचित्॥
कृपणं विलपन्नार्तो जरयाऽभिपरिष्कुतः।
व्रियते रुदतां मध्ये ज्ञातीनां न स प्रुषः॥
अधिकारिशरीरेण दुष्पाप्यं प्राप्य यन्नतः।
नाऽपकामति संसारादात्महा स नराधमः॥

#### दक्षः

सत्वोत्कटाः सुरास्तेऽपि विषयैस्तु वशीकृताः।
प्रमादिष्वलपसत्वेषु मनुष्येषु तु का कथा।
तस्मात्पककषायेन कर्तव्यं दण्डधारणम्॥
इति वस्तु न शक्नोति विषयैरेव हीयते।
चिदण्डव्यपदेशेन जीवन्ति बहवो जनाः॥
यो हि ब्रह्म न जानाति न चिदन्डाईको हि सः॥

#### 11 9 11

# अथ यतिधर्मः

सांख्ययोगयोभिक्षो ब्रह्मलयेच्छाप्राप्तिवचनानन्तरं हारीतः ॥

तदेव तदपवर्गमिच्छन्नात्मस्थानग्नीन् हुत्वा मनोवा-कर्मदन्डान् संन्यस्य भूतेभ्यो ऽभयं दत्वा ऽरण्यं गत्वा न प्रत्येयादनग्निरिनिकेतोऽश्वस्तनविधानो मुण्डः कषायवा-सास्त्रिदण्डकण्डिकाजलपवनपवित्रसूक्ष्मजन्तुनिवारणपाणिः मनोवाक्कर्मणां या परपीडाकरत्वेन दण्डरूपता तां परित्य-ज्याऽतण्वाऽभयदानं भूतेभ्यो निरासार्थमरण्यगमनम्।

तदेतत् 'कृत्वा न प्रत्येयात्'। चतुर्थाश्रमं गत्वा पुनर्रवाचीनमाश्रमान्तरं खातन्त्र्यं वा नाऽऽश्रयणीयमित्यर्थः। 'अनग्निरि'ति पाकार्थस्याऽग्नेः प्रतिषेधः। श्रोतस्मार्ताग्न्य-भावस्य सिद्धत्वात्। 'कुण्डिका'क्रमण्डलुः। 'पवित्रं' 'जलपवनार्थम्' वस्त्रखण्डम्।

<u>मनुः</u>¹

वाग्दण्डोऽथ मनोदण्डः <sup>2</sup>कर्मदण्डस्तथैव च। यस्यैते नियताबुद्धि त्रिदण्डीति स उच्यते॥

<sup>1 92, 90-99.</sup> 

<sup>2</sup> कायदण्डस्तथैव च । यस्यैते निहितां बुद्धौ—इति मुद्रितमनौ.

त्रिदण्डमेतन्निक्षिप्य सर्वभृतेषु मानवः। कामकोघौ वदो यस्य ततः सिद्धिं नियच्छति।

#### दक्षः

नाऽध्येतव्यं न वस्तव्यं न श्रोतव्यं कदाचन । एतैः सर्वैः सुनिष्पन्नो यतिर्भवति नेतरः॥

# <sup>1</sup>मनुः

एक एव चरेन्नित्यं सिध्यर्थमसहायवान्। सिद्धिमेकस्य संपद्यन्न जहाति न हीयते ॥ अनग्निरनिकेतस्याद्याममन्नार्थमाश्रयेत्। उपेक्षकोऽसश्चयिको² मुनिर्भावसमन्वितः। कपालवृक्षमूलानि कुचेलमसहायता॥ समतामेव सर्वस्मिन्नेतन्मुक्तस्य लक्षणम्। नाऽभिनन्देत मरणं नाऽभिनन्देत जीवितम्॥ कालमेव प्रतीक्षेत निदेशं भृतको यथा। दृष्टिपूर्तं न्यसेत्पादं वस्त्रपूर्तं जलं पिवेत्॥ सखपूतां वदेद्वाणीं मनःपूतं समाचरेत। अतिवादांस्तितिक्षेत नाऽवमन्येत कश्चन॥ न चैनं देहमाश्रिख वैरं कुर्वीत केनचित्। क्रध्यन्तं न प्रतिक्रध्येदाकुः क्रुदालं वदेत्॥ सप्तद्वारावकीणें च न वाचमनृतां वदेत्। अध्यात्मरतिरासीनो निरपेक्षो निरामिषः ॥

<sup>1</sup> ६, ४२—४९, ४५—अ.

<sup>2</sup> असङ्क्रमुकः इति कुल्लूकपाठः ; स्थिरमतिः इति व्यारव्यातं तै:

आत्मनैव सहायेन सुखार्थी विचरेदिह।
क्लप्तकेशनखाइमश्रः ¹दण्डी पात्री कुसुंभवान्॥
विचरेत्रियतो नित्यं सर्वभूतान्यपीडयन्।
संरक्षणार्थं तु जन्तृनां रात्रावहनि वा सदा॥
श्रारिस्यात्यये चैव समीक्ष्य वसुधां चरेत्।
ग्रैष्महैमन्तिकान्मासान् अष्टौ प्रायेण पर्यदेत्²॥
दयार्थं सर्वभूतानां वर्षास्वेकत्र संवसेत्।

'एक एवेख 'नेन पूर्वपरिचितस्य परित्याग उच्यते। 'असहायवानि 'खपूर्वस्थापि परित्यागमाह। 'सिद्धिमेक-स्ये 'ति एकस्य सर्वसङ्गविरिहणो ममत्वश्रून्यस्य सिद्धिं पश्यक्तेक एक विचरेत्। अन्यथा पुत्रादिषु कृतममत्वो न तान् जहाति न च तैर्हीयत इत्यर्थः। 'सप्तद्वारावकीर्णा-मि 'ति षडिन्द्रियाणि। बुद्धिः सप्तमी। 'एतैर्गृहीतेष्वथेषु' वाक् प्रवर्तत इति वचो द्वाराण्युच्यन्ते। तेनैतिर्गृहीतान्य-विषयां वाचं न वदेत् किं तु मोक्षाश्रयामेव वदेदित्यर्थः। 'कुशुंभः' कमण्डलुः।

# मत्स्यपुराणे

अष्टौ मासान् विहारस्त्याद्यतीनां नियतात्मनाम्। एकत्र चतुरो मासान् वार्षीकान्निवसेत्पुनः॥ अविमुक्ते प्रविष्टानां विहारो नैव विद्यते। न देहो भविता तत्र दृष्टं शास्त्रं पुरातनम्॥

<sup>1</sup> कुण्डी पात्रीति मातृकासु अपपाठः

<sup>2</sup> अष्टौ भिक्षुविचक्रमेदिति कुल्लूकपाठः

<sup>3</sup> See Tirtha Kāṇḍa of कुल्पकल्पतर, वारणसीमाहातम्यम् , पर्व, २.

### मनुः1

अल्पाऽन्नाभ्यवहारेण रहःस्थानासनेन च। हियमाणानि विषयैरिन्द्रियाणि निवर्तयेत्॥ इन्द्रियाणां निरोधेन रागद्वेषक्षयेण च। अहिंसया च भूतानामसृतत्वाय कल्पते॥

#### यमः

नर्ममो निरहंकारो निरपेक्षो निरामिषः।

य आत्मनाऽसहायेन विचरेत् स सुखी भवेत्॥

शुचिपिप्पलकं चैव त्रिपिष्टपकमण्डलुम्।

कन्थां पवित्रं पुण्यं च लघुमात्रः परिव्रजेत्॥

अध्वा सूर्येण निर्दिष्टे कीटवत्पर्यटेन्महीम्।

एकवासा अवासा च एकदृष्टिरलोलुपः॥

एक एव चरेक्रैक्ष्यं धर्मवानविहिंसकः।

अश्वस्तनविधानं तु सुमतिः सुसमाहितः॥

शून्यागारे गुहावासी पर्वतेषु नदीषु च।

ग्रामान्ते वृक्षमूले वा शुचौ देवकुलेऽपि वा॥

तत्राऽऽसीनः प्रसन्नात्मा धारणास्त्रविधाश्चरेत्।

पर्यकं दण्डकोणेषु युझीताऽसौ यथाविधि॥

नित्यं स्थिण्डलशायी स्यादिनत्यां वसितं वसेत्।

अरण्यनित्यो मुण्डस्स्यान्मनसा ज्ञानमभ्यसेत्॥

### तथा

सायं प्रातर्नतृष्येत न प्रसज्येत भोजने। नेंद्रियार्थेषु सज्जेत कदाचिदपि कामतः॥ यो वाऽस्य दक्षिणं वाहुं चन्द्रनेनानुलेपयेत्।
वामं वाऽप्यस्य यस्तक्षेत् समौ तौ पुरुषौ मतौ॥
एवमस्य भवेद्गावो नित्यमेव प्रियाऽप्रिये।
इष्टे वा यदि वा द्वेष्ये समः सर्वत्र वर्तयेत्॥
समः साधौ च पापे च रात्रौ मित्रे समो भवेत्।
रागद्रेषौ समो वस्य स मुनिः सर्वनिस्पृहः॥
श्रुत्वा स्पृष्ट्वा च हृद्वा च मुक्त्वाऽऽघाय च यो नरः।
न हृष्यित ग्लायित वा स विज्ञेयो जितेन्द्रियः॥
अरोषतोषः समलोष्टकाश्रवः

प्रहीणशोको गतसन्धिविग्रहः। व्यपेतनिन्दास्तुतिरप्रिया-ऽप्रियश्चरत्युदासीनवदेव भि्धः॥

'पिप्पलकं 'सीवनस्तं 'लिपिष्टचं 'लिपिद्देका 'लघु-मात्रः' अल्पपरिकरः। अध्वा सूर्येण निर्दिष्ठस्तस्य भवेदिति द्रोषः। दिवा गच्छेदिति यावत्। 'एकवासा 'एकपरिधान-वासाः। 'अवासास्तु 'वासोरिहतः। 'एकरद्याटीपरिहितो ऽजिनेन वेति' वसिष्ठवचनात्। 'पर्यकदण्डकोणेष्टिव 'ति पर्यकः पर्यस्तिकादण्डः, स्तंभादिः 'कोणो 'गृहादीनाम्। एतेषु कृताऽवष्टम्भ इति द्रोषः। केचित्तु पर्यक्रदण्डकोणपदा-भिष्यासनभेदेषु सत्सु युञ्जीतेति व्याचक्षते। 'युञ्जीत 'योगं कुर्यात्। 'अनित्यां वसर्ति वसेदित्ये 'कत्र न चिरं वसे-

<sup>1</sup> विसष्ट., १०, ९-१०—एकशाटीपरिहितः । अजिनेन वा गोप्रछ्तैस्तृणैरवस्तृतशरीरः ॥

दिखर्थः । 'सायंप्रातर्नतृष्येत' इस्रहैव वा हेतुः । 'प्रसज्येत भोजने' इति <sup>1</sup>तक्षणं शास्त्रेण ।

### महाभारते

प्रदक्षिणं प्रसत्यं च ग्राममध्येन वा चरेत्।
भैक्षचर्यामनापन्नो न गच्छेत्पूर्वकेतितः॥
वानप्रस्यगृहस्थाभ्यां न सङ्गृद्धेत कर्हिचित्।
येन केन चिदाच्छन्नो येन केनचिदासिनः॥
यत्र कचन शायी च तं देवा ब्राह्मणं विदुः।

'प्रदक्षिण' मित्यादि प्रकारत्रयं 'पर्याकुलिभक्षा'-चरणनिर्वृत्यर्थम् । 'अनापन्नः' आपद्रहितः। 'केतितो' निमन्त्रितः।

# शङ्खलिबितौ

विदण्डकुण्डी, पक्ष्मपवित्रप्रयोजनापेक्षी, मुण्डः, का-षायवासा, भैक्षवृत्तिरसंविभागरुचिरभिशस्तपतितनिन्दि-तोपकृतवर्जी च, कौपीनमात्रवासा, व्रणमात्रलेपनपरितुष्टः, पक्षकषायः, कालाकांक्षी, सदायुक्त आत्मरितरसंविधान-शीलः, कुहुककल्कदम्भापवर्जितः, सदा नैकग्रामवासी, सङ्गदोषात् पर्यटनशीलः, सदाऽऽत्मज्ञानविवेकार्थकुशल, ऊर्द्धं वर्षाभ्यो नैकस्थानवासाभिरतिः, नैकदेशमूत्रपुरीष उद्धृतपरिषृताभिरद्भिः कार्यं कुर्यात्। दण्डपवित्रपाणि, द्विपरिधानी, कुशचीरवरफलक, वासो शीतप्रावरणमेकम्।

'त्रिदण्डकुण्डी' त्रिदण्डकमण्डलुयुक्तः । 'पक्ष्म-पवित्रप्रयोजनापेक्षी'। पक्ष्मशब्दोऽत्रगोवालवचनः । पक्ष्म-

<sup>1</sup> लक्षणं for तक्षणम्—स.

पवित्रयोरर्थः प्रयोजनं पात्रशुद्धिजलपावनादि। कौषीनमात्रवासाः' गुदप्रदेशमात्राच्छादनवसनः। 'मात्र 'शब्दोऽत्राधिकपरिमाणनिवृत्यर्थः। 'ल्लेपन 'माहारस्तेन शरीरयात्राशब्दोऽत्र शरीरपरः। 'ल्लेपन 'माहारस्तेन शरीरयात्रामालेणाऽऽहारेण परितुष्टो भवेत्। न 'रसलालस 'हत्यर्थः।
'कालाकांक्षी'जीवितकालप्रतीक्षां कुर्यात्। न तु वैराग्यादिना।
'अविहितोपायेनाऽऽत्मानं व्यापादयेदित्यर्थः। 'असंविधानः' असश्रयवान्। 'कल्कः 'पापम्। 'आत्मज्ञानविवेकार्थकुशलः'। आत्मविषयज्ञानं आत्मज्ञानम्। तत्र'विवेको' देहाचितिरिक्तस्याऽऽत्मतत्वस्याऽववोधः। तस्मिन्नेवार्थे कुश्लः। 'द्विपरिधानी'द्वे परिधाने कौषीनकिटवेष्टनाल्ये यस्य स तथा। 'फलकं' वार्क्षे। 'शितप्रावरणं'
शीतिनिवारणार्थमुपरि वासो धारयेत्।

# पुनः शङ्किलिखितौ

शीतोष्णवातवर्षाणि नाऽत्यन्तं परिहरेत्। नाऽऽत्मनः प्रतीकारं कुर्यात्। न कारयेन्नानुमन्येत।

'प्रतीकारं' व्याध्युपद्रवे जात इति शेषः। गौतमः¹

अनिचयो भिक्षुः। ऊर्द्धुरेताः ध्रुवशीलो वर्षासु भिक्षार्थी ग्राममियात्। जघन्यमनिवृत्तं चरेत्। निवृत्ताशीः। वाक्-चक्षुःकर्मसंयोगः<sup>2</sup>। कौपीनाच्छादनार्थे वासो विभृयात्। प्रहीणमेके निर्णिज्य। <sup>3</sup>ना विप्रयुक्तमोषधिवनस्पतीनामङ्ग-

<sup>1 3, 99-24.</sup> 

<sup>2</sup> संयोगः इति मस्करिपाठः (पृ. ७०).

<sup>3</sup> निर्णिज्य (Ib. पृ. ७१).

मुपाददीत । न द्वितीयामपर्त्तु रात्रिं ग्रामे वसेत् । मुण्डः शिखी वा। वर्जयेजीववधम्। समो भृतेषु। हिंसानुग्रहयोरनारम्भी।

'श्रुवशीलो वर्षासु' ग्रामाद्ग्रामान्तरं न गच्छेत् इत्सर्थः। 'जघन्य' शब्दोऽन्न गृहस्थमोजनिक्षयातः पश्चा-दर्थे। अनिवृत्तिमिति कियाविशेषणम्। तेन भिक्षार्थं गतः सन् प्रत्याख्यातो न पुनस्तिस्मन्नेव दिवसे प्रत्यावृत्य भिक्षेतेत्यर्थः। 'निवृत्ताशी'रात्मनः परस्य वा वशुभाशंसनरिहतः। 'प्रहीणं' परित्यक्तं। 'निर्णिज्य' प्रक्षात्य 'अपर्तुः'वर्षत्वर्जः। 'मुण्डः शिली वा' सर्वमुण्डः शिलावर्जं मुण्डो वा। जिट-लत्विनवृत्यर्थोऽयमारंभः। इति भृत्यज्ञासहायमस्करिणःः।

विष्णुः

<sup>4</sup>निराद्गीः स्यात् । निर्नमस्कारः ।

# देवलः

परिवाजको दीक्षाप्रभृति सर्वारम्भान् परित्यजेत्। चतुर्मासान्तरं केदाइमश्रूण्यपनयेत्। नाऽधौतः इमश्रुरोमाणि। विद्याचारक्कलवयोवृत्तानि परेभ्यो न कथयेत्।

'सर्वारम्भान्' गृहादीनामिति दोषः। चत्वारो मासा अन्तरं यत्र तलेति क्रियाविदोषणम्। 'अधौतः' अस्तातः।

<sup>1</sup> बीजवधम्—मस्करि (पृ. ७२), and स.

<sup>2</sup> ग्रुभाऽग्रुभाशंसनरहितः—स.

<sup>3</sup> This citation is important as it shows that besides Maskarin, both Asahāya and Bhartryajīa wrote bhāṣyās on Gautama-dharma-Sūtra. It also furnishes a lower limit to the dates of these two writers. Bhartryajīa is so far known only as the author of a lost সাত্ৰকণ and a commentary on Pāraskara-Grhya-Sūtra.

<sup>4 96, 29-22.</sup> 

### पुनर्देवलः

स भिक्षुररागानुकोशप्रधानः कषायी मुण्डितः तिदण्डकमण्डलुपवित्रपात्रपादुकासनः, कन्थामात्रो, ज्ञान-रितरात्महृष्टः, बन्धुभिरसंपृक्तो, निरपेक्षः। परातिक्रम, श्लीणविगतपापः, सममृत्काश्चनः, स्वमात्रा, स्वय्यसक्तो, मध्यस्थः, तुल्यारिमित्रो, निष्परिग्रहो, ब्रह्मवादी, मङ्गल-व्यवहारसंस्कारजीव, शिलारत्वधनधान्यविषयोपभोगसंपर्के व्यादर्पमोहमायाहर्षविरोधविस्मयविवादत्रासवितर्कतन्द्र -श्चेति यतिधर्माः।

# वसिष्ठः1

मुण्डोऽममोऽपरिग्रहः । ससागाराण्यसंकित्पतानि चरेद्भैक्षं विधूमे सन्नमुसले । एकशाटीपरिहितः । अजिने यो गोप्रतृत्तैस्तृणैरवस्तृतशरीरः । स्थण्डिलशायी । अनित्यां वसितं वसेत् । ग्रामान्ते देवगृहे शून्यागारे वृक्षमूले वा । मनसा ज्ञानमधीयानः न ग्राम्यपश्चनां दर्शने विचरेत् । अथाप्युदाहरन्ति ।

> अरण्यनित्यस्य जितेन्द्रियस्य सर्वेन्द्रियपीतिनिवर्तकस्य। अध्यात्मचिन्तागतमानसस्य ध्रुवा ह्यनावृत्तिरुपेक्षकस्य॥

अव्यक्तिलङ्गो व्यक्ताचारोऽनुन्मत्त उन्मत्तवेषः । अथाप्युदाहरन्ति । न शब्दशास्त्राभिरतस्य मोक्षो

न चापि लोकग्रहणे रतस्य।

न भोजनाच्छादनगर्वितस्य

न चाऽपि रम्यावसथित्रयस्य॥

¹न कुन्नां नोदके सङ्गो न चैले न लिपुष्करे।

नागारे नासने नान्ने यस्य वै मोक्षवित्तु सः॥ इति॥

ब्राह्मणकुले यल्लभते तद्भुज्जीत। सायंप्रातम्धुमांसवर्जनं, न च तृप्येत्। ग्रामे वा वसेत्। अजिह्मोऽद्याठो (दारणो) संकुसुकः नेन्द्रियसङ्गं कुर्वीत केनचित्। उपेक्षकः सर्वभूतानां [हिंसानुग्रहपरिहारेण।] पैद्युन्यमत्सराभिमानाहंकाराश्रद्धा-नार्जवात्मस्तवपरगर्हादम्भलोभ [मोहकोधासूया] विवर्जनं सर्वाश्रमाणां धर्मिष्टः यज्ञोपवीत्युदककमण्डलुहस्तः द्युचि-व्राह्मणात् वृषलाञ्चवर्जनं न हीयते ब्रह्मलोकात्<sup>2</sup>।

'गो प्रस्ते स्तृणैरवस्तृतशरीरः', गोभिच्छिन्नैः तृणैराछा-दितशरीरः। 'न ग्राम्यपश्चनां दर्शने विचरेत्।' यत्र ग्राम्य-पश्चत् पश्चिति न तत्र नित्यमासीत। किंत्वेकान्तनिरतेन भवितव्यमित्यर्थः। 'अव्यक्तिष्कः' न लिङ्गविशेषधारण-एव यत्नपर स्यात्। किं उतु व्यक्ताचारो भवेत्। शौचादि-प्रमादी न स्यादित्यर्थः। तदुक्तं महाभारते

भूषितोऽपि चरेद्धर्म यत्र तत्राऽऽश्रमे रतः। समः सर्वेषु भूतेषु न लिङ्गं धर्मकारणम्॥ इति।

<sup>1</sup> Fol. 9 of Nagpur Ms. begins here.

<sup>2 90,</sup> २३--३9.

<sup>3</sup> किन्तु व्यक्ताचारो भवेत् इति ना, स and वी मि-मोक्ष., पृ ८२.

'अनुन्मत्त' उन्मत्तवेषेण चरेदिस्यन्वयः। लोके पूजा-परिहारार्थे चैतत् 'त्रिपुष्करे' त्रिदण्ड्यामिति कश्चित्। भिक्षापात्रधारे काष्ट्रत्रये चेति रोगाद्यापत्स्वेकान्नमपि मुज्जीतेत्यनुज्ञातम्। 'धर्मिष्टः' धर्म्येषु मध्ये प्रधानतमः।

# हारीतः

ससूर्यचश्चषां खृतपरिपूताभिरद्भिः कार्यं कुर्यादिवा को-शादियोजनान्तं गच्छेत्। शून्यदुर्गवर्ज्ञम् कोशादियोज-नान्तं गच्छेत्।

क्रोशादर्वाक् योजनात्परतो न गच्छेदित्यर्थः। 'शून्यं' प्रान्तरं यदि न स्यात्।

# <u>पुनर्हारीतः</u>

केतनं चाऽरियोगं च आशिषं कोपमेव च। वर्जयेच समं दयाद्भावं सर्वत्र सर्वशः॥ हिंसाप्रवर्तके चैतान्नियोगात्कर्मसम्भवः। आशिषः पुण्यविस्रंसः कोपसिद्धिविनाशकः॥ सिक्षोदकपवित्राया आर्जवं भिश्चसित्कया। नरकाय नियोगाया उभयोरप्यसित्कया॥ पूज्यमानः प्रवृत्तेषु वर्द्धते ब्रह्मतेजसा। निवृत्तेस्तूपहन्येत समिद्धोऽग्निरिवाऽम्भसा॥ फलमग्नौ हुते यद्भत् प्रवृत्तेस्तद्भदाददत्॥ सस्मन्येव हुते यद्भिवृत्तेस्तद्भदाददत्॥ तस्माद्भिश्चः प्रवृत्तेषु आददीताऽप्यहिंसया।

<sup>1</sup> वेतनं वा नियोगं च-वी मि मोक्ष., ८३; ना and स.

'केतन 'मन्न निमन्त्रणम्। 'नियोगः' पराज्ञानुष्ठानम्। 'मिक्षोदकपवित्राद्या' इति 'आर्जव 'मिति कियाविद्रोषणम्। तेन मिक्षाद्या ऋजुभावेन शोभना। भिक्षुसित्क्रयेव्यर्थः। नरकायेति 'नियोगाद्या असत् किया, उभयोरिष नरका-येव्यन्वयः।

# पुनर्हारीतः

अहिंसा नाम सर्वभृतेष्वनिमद्रोहः। चक्षुर्मनोवाक्-शरीरकर्मणां न्यासः। कर्मेन्द्रियवुद्धीन्द्रियाणां संयमः। अहंकारकामकोघलोभोपनिवर्तनम्। आशीःप्रतिष्टासंगापरि-प्रहो ममत्ववर्जनं कलह्वादकुत्हलोपनिवृत्तिः, विनयः नित्यं 'प्रलाहितत्वं प्राणतत्परता ब्रह्मतद्गतमानसत्वम्। पूर्वापररात्रानुसंधानम्। प्राणायामसेवनं दिवापर्यटनं न रात्रौ न वर्षासु प्रकीर्णस्थाने न द्रुतावतरणम्। न विक्षोभणं नोत्क्षेपणं सद्भ्यो भैक्ष्यग्रहणं सुविमृष्टभोजनं सम-मानावमानता समदुःखोपभोगता समलोष्टाइमकाञ्चनता जन्तृनां शरीरारूढानां, 'यक्ष्मचामरव्यञ्जनवस्त्रान्तेन नीय-माने नाऽपसर्पकरणम्।

तस्मादचपलगमनासनपरिग्रहेण समदर्शिना भिक्षु-णा व्यवहर्तव्यमाह।

<sup>3</sup>अभयं सर्वभृतेभ्यो दत्वा यश्चरते मुनिः। तस्य सर्वेभ्यो भृतेभ्यो न भयं विद्यते कचित्॥ अमृतमध्ये वसति भयं तस्य न विद्यते। मैत्रश्च सर्वभृतानामहिंसानिरतः शुचिः॥

<sup>1</sup> परहितत्वम्-वी. मि. मोक्ष., पृ ८३.

<sup>2</sup> पद्यचामर-ना: हक्मचामर वो. सि मोक्ष., ८३.

<sup>3</sup> These two slokas are missing in  $\overline{\eta}$  and  $\overline{\eta}$  except the first hemistich.

# बौधायनः<sup>1</sup>

अथ यत्रोपनिषदमाचार्या द्ववते [तत्रोदाहरन्ति]— स्थानमौनवीरासनसवनोपस्पर्शनचतुर्थषष्ठाष्टमकालव्रतयुक्त-स्य।

कणपिण्याकयावकसक्तुद्धिपयोव्रतत्वं चेति।

तत्र मौने युक्तस्त्रैविचवृद्धैराचार्येर्मुनिभिरन्यैर्वाऽऽश्रमि-भिर्बहुश्रुतैर्दन्तैर्दन्तान् संन्धायाऽन्तर्मुख एव यावदर्थे संभावयेत्र यंत्र [यत्र] लोपो भवतीति विज्ञायते।

स्थानमौनवीरासनानामन्यतमेन युक्तो न त्रयं सर्वे सन्निपातयेत् । यन्त्रगतश्चेद्यावन्मात्रमनुवर्तयेदापत्सु न यन्त्रलोपो भवतीति विज्ञायते ।

स्थानमौनवीरासनरसनोपस्पर्शनचतुर्थषष्ठाष्टमकाल-वृत्तयुक्तस्य।

> अष्टौ तान्यव्रतव्रानि आपो मूलं <sup>2</sup>फलं पयः। हविर्वाह्मणकाम्या च गुरोर्वचनमौषधम्॥ इति।

सायंप्रातरग्निहोत्रमन्त्रान् जपेत्। वारुणीभिस्सायं सन्ध्यासुपतिष्ठेत मैत्रीभिः प्रातः।

अनग्निरनिकेतः स्यादशर्माऽशरणो मुनिः। भिक्षार्थी ग्राममन्विच्छेत् खाध्याये वाचमुतसृजेदिति।

<sup>1 3, 90, 90-38.</sup> 

<sup>2</sup> घृतमिति मुद्रित बौधायने (पृ. २१); वी. मि-मोक्ष., पृ. ८३, फलम् इति पाठ आहतः

विज्ञायते च—¹परिमिता वा ऋचः परिमितानि सा-मानि परिमितानि यज्ञंषि। अधैतस्यैवाऽन्तो नाऽस्ति यद्वस्य तत् प्रतिग्रणत आचक्षीत स प्रतिगर इति।

एवमेव आशारीरविमोक्षणाद्बृक्षमूलिको वेदसन्यासी। वेदो वृक्षस्तस्य मूलं प्रणवः।

प्रणवात्मकं तत् ध्यायन् प्रणवो ब्रह्म ब्रह्मभूयाय कल्पत इति होवाच प्रजापतिः।

सप्तभिर्व्याहृतिभिः ब्रह्मभाजनं प्रक्षालयेत् इति ।

# <u>छागलेयः</u>

अतः परं प्रवक्ष्यामि योगवृत्तिसमाश्रयम् । खज धर्मानधर्मे च उमे सत्याऽनृते खज ॥ अहिंस्रः सर्वभूतानां कर्मणा मनसा गिरा।

# महाभारते<sup>2</sup>

त्यज धर्ममधर्मे च उमे सत्यान्तते त्यज।
उमे सत्यान्तते त्यकत्वा येन त्यजित तत्त्यज॥
त्यज धर्ममसंकल्पादधर्मे चाऽप्यहिंसया।
उमे सत्यान्तते बुध्या बुद्धिं परमनिश्चयात्॥

### दक्षः

एको भिक्षुर्यथोक्तस्स्यात् द्वौ चैव मिथुनं स्मृतम् । त्रयो ग्रामाः समाख्याताः ऊर्दृन्तु नगरायते ॥

<sup>1</sup> तै. सं., ७, ३, ४.

<sup>2</sup> S'antiparva, ३३९, ४४-४५.

नगरं हि न कर्तव्यं ग्रामो वा मिथुनं तथा । एतत्त्रयं हि कुर्वाणो स्वधर्माच्च्यवते यतिः ॥ राजादिवार्ता तेषां तु भिक्षा वार्ता परस्परम् । स्नेहपैश्च्यमात्सर्ये सिन्नकर्षात्र संशयः ॥ लाभप्जानिमित्तं हि व्याख्यानं शिष्यसंग्रहः । एते चाऽन्ये च बहवः प्रपश्चाः कुतपस्विनाम् ॥ स्नानं शौचं तथा भिक्षा नित्यमेकान्तशीलता । भिक्षोश्चत्वारि कर्माणि पश्चमं नोपपचते ॥ तपोजपैः कृशीभूताः व्याधिनाऽऽवसथाईकाः । वृद्धा ग्रहगृहीतार्था ये चाऽन्ये विकलेन्द्रियाः ॥ नीरजाश्च स्रवाचैव भिक्षुनाऽऽवसथाईकः ।

'पश्चमं नोपपचत' इति एतादृशमुत्कृष्टमित्यर्थः।

# संवर्तः

अष्टौ मिक्षाः समादाय स मुनिः सप्त पश्च वा। अखिलाः शोधयेत्तास्तु ततोऽश्रीयाद्द्विजोत्तमः॥ अरण्ये निर्जने विष्रः पुनरासीत भक्तवान्। एकाकी संयतो नित्यमन्ये वाङ्मूर्तिभिर्युताः<sup>2</sup>॥

# वसिष्ठः³

मुण्डोऽममोऽपरिग्रहः। सप्तागाराण्यसङ्कल्पितानि चरे-द्रैक्षम्।

<sup>1</sup> स्मृतम् for तथा—ना.

<sup>2</sup> यतिः for युताः -ना. and स.

<sup>3 90,</sup> ६---७.

#### यमः

चरेन्माधुकरीं वृत्तिं वल्मीकिनचयोपमाम्। अक्रोधनप्रहृष्टात्मा तपस्तद्धि सनातनम्॥ प्राजापत्यसहस्रं च भैक्षं च तुल्याधृतम्। प्राजापत्यसहस्राद्धि भैक्षमेवाऽतिरिच्यते॥

### मनुः1

एककालं चरेद्भैक्षं न प्रसहोत विस्तरे।
भैक्षे प्रसक्तो हि यतिर्विषयेष्वभिसज्जति॥
विधूमे सन्नमुद्राले व्यङ्गारे मुक्तवर्ज्जने।
वृत्ते द्यावसंपाते भिक्षां नित्यं यतिश्चरेत्॥
अलाभे न विषादी स्याद् लामश्चेनं न हर्षयेत्।
प्राणयातिकमात्रः स्यान्मात्रासङ्गाद्विनिर्गतः॥
अभिपूजितलाभौश्च यतिर्मुक्तोऽपि वध्यते॥
अभिपूजितलाभैश्च यतिर्मुक्तोऽपि वध्यते॥

### तथा²

न चोत्पातिनिमित्ताभ्यां न नक्षत्राङ्गविद्यया। नाऽनुशासनवादाभ्यां भिक्षां लिप्सेत कर्हिचित्॥ न तापसैर्वाह्मणैर्वा वयोभिरिप वा श्वभिः। ³आकीर्ण भिक्षुकैर्वाऽन्यैरगारमुपसंत्रजेत्॥

#### राङ्घः

सप्तागारं चरेद्भिक्षां भिक्षुकं नाऽनुभिक्षयेत्। नाऽऽस्वादयेद्रसनया नाऽश्रीयात्कस्यचिद्वहे॥

<sup>1 €, 44-46.</sup> 

<sup>2</sup> मनुः, ६, ५०-५१.

<sup>3</sup> Supplied by ना, and स.

### याज्ञवल्क्यः¹

अप्रमत्तश्चरेद्भैक्ष्यं सायाहेऽनभिलक्षितः। वहिते भिक्षुकैर्यामे यात्रामात्रमलोळुपः।

# <sup>2</sup>बोधायनः

अथ भैक्षचर्या—ब्राह्मणानां शालीनयायावराणा-मप्रवृत्ते वैश्वदेवे भिक्षां लिप्सेत । भवतपूर्व प्रचोदयात् । गोदोहनमात्रमाकांक्षेत् । अथ भैक्षचर्यादुपावृत्तः शुचौ देशे न्यस्य हस्तपादान् प्रक्षाल्याऽऽचम्या ऽऽदित्यस्याग्रं निवेदयेत् । 'उदुत्यं' चित्रमिति<sup>4</sup>' ब्रह्मणे निवेदयति । ' ब्रह्म जज्ञानमि 'ति विज्ञायत—आधानात् प्रभृति यजमान एवाऽग्रयो भवन्ति । तस्य प्राणो गाईपत्यो ऽपानो ऽन्वाहार्य-पचनोव्यान । आहवनीय उदानसमानौ सभ्यावस्थ्यौ पश्च वा ऐतेऽग्रयः । आत्मस्थाः आत्मन्येव जुहोति । स एव आत्मयज्ञ आत्मनिष्ठ आत्मप्रतिष्ठ आत्मानं क्षेमं नयतीति विज्ञायते । भृतेभ्यो दयापूर्वं संविभज्य शेषमद्भिः संसृज्यौ-षधवत् प्राक्षीयात् । प्राक्षप्राऽपञ्चाऽऽचम्य ज्योतिष्मत्याऽऽ-

<sup>1 3, 48.</sup> 

<sup>2 3, 9, 8.</sup> 

<sup>3</sup> उदुत्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः । हशे विश्वाय सूर्यम् ॥ तै. सं. १, ४, ४३.

<sup>4</sup> चित्रं देवानासुदगादनीकं चक्षुर्मित्रस्य वरुणस्याग्नः ॥ आत्रा वावापृथिवी अनितिरिक्ष॰ सूर्य आत्मा । जगतस्तस्थुषश्च ॥ तै. सं., १, ४, ४३.

<sup>5</sup> ब्रह्म जज्ञानं प्रथमं पुरस्ताद्वि सीमतस्सुरुचो वेन आवः । स बुध्निया उपमा अस्य विष्ठास्सतश्च योनिमसतश्च विवः ॥ (तै. सं., ४, २, ८, २.)

दित्यमुपतिष्ठेत '¹उद्वयं तमसस्परी'ति 'वाङ्म आसन्नसोः प्राण'इति² जपित्वा।

> अयाचितमसंक्लप्तमुपपन्नं यद्रछ्या। आहारमात्रं मुझीत केवलं प्राणयात्रिकम्॥ इति

# अथाप्युदाहरन्ति—

अष्टौ ग्रासा मुनेभोक्तुं षोडशाऽऽरण्यवासिनः। द्वात्रिंशत्तु ग्रहस्थानामितं ब्रह्मचारिणः॥ भैक्षं वा सर्ववर्णेभ्यः एकान्नं वा द्विजातिषु। अपि व सर्ववर्णेभ्यो नत्वेकान्नं द्विजातिषु॥

### देवलः

नित्यं प्रलादित्ये निवृत्तमुसलोद्यमे प्रशान्तधूमे काले ग्रामं प्रविश्य, भैक्षार्थे सर्वतः पर्यटन् अग्रतो युगमात्र-मवलोक्य सङ्कालिपतानि विवृतद्वाराणि, अन्यवचनेऽनासक्तः प्रविशेत्। प्रविष्टः संकलपप्रणयकुहकचिन्मयविलम्बनपरि-हासयाचनाप्रेक्षितादि परिहरेत्। गोदोहनमात्रं त्थित्वा व्रजेत्। भिक्षां लब्ध्वा न प्रहृष्येत्। अलब्ध्वा न कुध्येत्। अन्त्यवसायिपरिपन्थि ज्ञातीश्वरयेतभृतकभिक्षां नोपलभ्यां प्रतिहतां गृह्णीयात्। आत्मनः संस्कृतां परवाधाकरीं वर्जयेत्। मधुमांसकुवीजविरहितां गृहीत्वा तद्भैक्षमेकान्ततो नैवपात्रेणान्येन वा तृष्णीं भृत्वा मात्रया सुञ्जीत।

<sup>1 &#</sup>x27; उद्वयं तमसस्पिर पश्यन्तो ज्योतिरुत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यं अगन्म ज्योतिरुत्तमम् ॥ तै. ब्रा., २, ४.

<sup>2</sup> वाङ्म आसन्नसोः प्राणोक्ष्योश्रश्चः कर्णयोश्रोत्रं बाहुवो र्बलमूरुवो रोजोऽरिष्टा विश्वा-न्यज्ञानि तनुस्तनुवा मे सह नमस्ते अस्तु मा मा हि ॐ सीः ॥ तै. सं., ५, ५, ९, २.

### हारीतः

मृहारुविदलालाबुपर्णपाणिपात्रो वा भिक्षार्थे ग्रामं प्रविदेशेत्। नोच्छिष्टं दचान्नोत्स्रजेत्। [न विकुत्सयेत्¹] नाऽतिमात्रमश्रीयात्।

# शङ्खलिखितौ

काष्टालावुविदलपार्थिवानामेकं भैक्षभाजनम्। न तस्य गोवालरज्वा सोदकं परिघर्षणम्। प्रात्यात्मिकं शौचम्। नाऽत्राचामेन्न भूमौ निक्षिपेत्। नाऽशुचिः संस्पृशेत्। सुकाऽऽ-चान्तः पुनराचम्य द्रव्याण्यभ्युक्षयेशुक्तं यचान्यदिवरुद्धं स्यात्।

#### यमः

हिरण्मयानि पात्राणि कषायसमयानि च। यतीनां अन्यपात्राणि वर्जयेत्तानि भिश्चकः॥ सुवर्णरूप्यपात्रेषु ताम्रकांस्यायसे शुचिः²। भिक्षां दत्वा न धर्मोऽस्ति गृहीत्वा नरकं व्रजेत्॥

# मनुः<sup>3</sup>

अतैजसानि पात्राणि तस्यस्युर्निर्वणानि च। तेषामद्भिः स्मृतं शौचं चमसानामिवाध्वरे॥

# <u>नरसिंहपुराणे</u>

<sup>4</sup>स्थित्यर्थमात्मनो नित्यं भिक्षाटनमाचरेत्। सायाहे काले विप्राणां गृहाणि विचरेन्मुनिः॥

<sup>1 [ ]</sup> Supplied by ना and स.

<sup>2</sup> कांस्स्यायसेषु च-ना and स.

<sup>3 4, 43.</sup> 

<sup>4</sup> ६0, 92.

उद्घाटयेच कवचं दक्षिणेत करेण च। पात्रं वामकरे स्थाप्य दक्षिणेनाऽवदोषयेत्॥ स्यादर्था यावदाप्तेन तावद्गैक्षं समाचरेत् । ततो निर्वत्र्य तत्पात्रं संस्थाप्यायम्य संयमी ॥ चतुरङ्गलैः प्रच्छाद्य ग्रासमात्रं समाहितः। सर्वव्यञ्जनसंयुक्तं प्रथक् पात्रे निवेदयेत्॥ सूर्यादिदेवभृतेभ्यो दत्वान्नं प्रोक्ष्यवारिणा। भुजीत पर्णपुरके पान्ने वै वाग्यतो यतिः॥ वटाश्वत्थार्कपत्रेषु कुम्भीतिंदुकपर्णयोः। कोविदारकरंजेषु न भुञ्जीत कदाचन॥ मलाशाः सर्व उच्यन्ते यतयः कांस्यभोजने । कांसिकस्य तु यत्पापं गृहस्थस्य तथैव च॥ कांस्यभोजी यतिः सर्वे प्राप्नुयात् किल्विषं तयोः। भुक्तपाले यतिर्नित्यं क्षालयेन्मन्त्रपूर्वकम् ॥ न दुष्येताऽस्य तत्पातं यज्ञेषु चमसा इव। अथाऽऽचम्य निरुद्धासुः उपतिष्ठेत भास्करम् ॥ जपध्यानेतिहासेषु दिनशेषं नयेद् बुधः। कृतसन्ध्यस्ततो राह्मिं नयेदेवगृहादिषु ॥ हृत्पुण्डरीकनिलये ध्यात्वाऽऽत्मानमकल्मषम् ॥ यतिधर्मरतः शान्तः सर्वभृतसमो वशी। प्रामोति परमं स्थानं यत्प्राप्य न निवर्तते ॥

### <sup>2</sup>याज्ञवल्क्यः

अभ्यसन्नथवा वेदं न्यस्तकर्मा वने वसन्। अयाचिताशी मितभुक् परां सिद्धिमवाप्नुयात्॥

<sup>1</sup> Lacuna in उद supplied by ना. and स.

<sup>2</sup> अथवाऽप्यभ्यसन् वेदम् इति मिताचरपाठः — ३, २०४.

तथा

<sup>1</sup>ज्ञेयं चारण्यक्रमहं यदादित्यादवाप्नुयात्। योगज्ञास्त्रं च यत्त्रोक्तं ज्ञेयं योगमभीप्सता।

# <sup>1</sup>मनुः

अधियज्ञं ब्रह्मजपेदाधि<sup>2</sup> दैविक्रमेव च । आध्यत्मिकं च सततं वेदान्ताभिहितं च यत् ॥ इदं शरणमज्ञानादिदमेवं विजानताम् । इदमन्विच्छतां स्वर्गं मिदमाक्रंत्यमिच्छताम् ॥

'अधियज्ञं' यज्ञविधायकं ब्राह्मणम्। 'आधिदैविकं' देवताप्रकाशकम्। 'आध्यात्मिकं ''अहं <u>मन</u>ुरभवमहं <u>रुद्र</u> इत्यादि" <sup>3</sup>मन्त्रविशेषः <u>वेदान्ते</u> इत्यभिहितः॥

### यसः

दशद्वादशविशाख्या चतुर्विशतिमेव वा।
प्राणायामानभ्यसेच लघ्वाहारो जितेन्द्रियः॥
अहोरात्रेण विज्ञाना ज्जंतून्हिस्यायदा मुनिः।
प्राणायामान् दशाऽष्टौ वा प्रायश्चित्तं विधीयते॥
चाक्षुषे दश कुर्वीत वाच्ये विश्वतिमेव च।
मानसे त्रिशतं कुर्याच्छतं वाऽपि यथाविधि॥

<sup>1</sup> अवाप्तवानिति मिताचरायां—३, १९०, सरस्वतीभवन मातृकायां च.

<sup>2</sup> ६, ८३—८४.

<sup>3</sup> बृहदारण्यकोपनिषदि, (१, ४, १०).

"तद्दैतत्पर्यन्दृषिर्वामदेवः प्रतिपेदेऽहं मनुरभवः सूयश्चेति"। ब्रह्मसूत्रे, १, १, ३, ३१—" शास्त्रदृष्ट्या तूपदेशो वामदेववत्".

### ¹मनुः

अहा राज्या च यान्जनतून हिनस्यज्ञानतो यतिः। तेषां स्नात्वा विद्युद्धचर्थं प्राणायामान् षडाचरेत्॥ प्राणायामा ब्राह्मणस्य त्रयोऽपि विधिवत्कृताः। व्याहृतिप्रणवैर्युक्ता विज्ञेयं परमं तपः॥ दह्यन्ते ध्यायमानानां धातृनां हि यथा मलाः। तथेन्द्रियाणां दह्यन्ते दोषाः प्राणस्य निग्रहात्॥

### ²तथा

अवेक्षेत गतीर्नृणां कर्मदोषसमुद्भवाः।
निरये चैव पतनं यातनाश्च यमक्षये॥
विप्रयोगं प्रियैश्चैव संयोगं च तथाऽप्रियैः।
जरया चाऽभिभवनं व्याधिभिश्चोपपीडनम्॥
देहादुत्क्रमणं चाऽस्मात् पुनर्गभें च संभवम्।
योनिकोटिसहस्रेषु स्तीश्चास्थान्तरात्मनः॥
अधर्मप्रभवं चैव दुःखयोगं दारीरिणाम्।
धर्मार्थप्रभवंचैव सुखसंयोगमक्षयम्॥
स्क्ष्मतां चान्ववेक्षेत योगेन परमात्मनः।
देहेषु च समुत्पत्तिमुत्तमेष्वधमेषु च॥

# महाभारते

आहारार्धं कर्मकुर्यात्। निन्धं कुर्यात्। आहारं प्राण-संघारणार्थम् प्राणाधार्यास्तत्वजिज्ञासार्थम्। तत्वं जिज्ञासं येन भूयात्रभूयः<sup>3</sup>।

<sup>1</sup> ६, ६९-७9.

<sup>2 4, 49-44.</sup> 

<sup>3</sup> वी. मि. मोक्ष., ८५ adds— एवं धर्मरतस्यैव सिद्धिरित्युक्तम्.

¹भूषितोषि चरेद्धर्म यन्नतन्नाश्रमे वसन्। समः सर्वेषु भूतेषु न लिंगं वर्मकारणम्²॥ फलं कतकवृक्षस्य यचप्यम्बु प्रसादकम्। न नाम ग्रहणादेव तस्य वारि प्रसीदित॥

#### <u>तथा</u>

अनेन क्रमयोगेन परिव्रजति यो द्विजः। स विध्येह पाप्मानं परं ब्रह्माधिगच्छति॥

### <sup>3</sup>याज्ञवल्क्यः

न्यायार्जितधनस्तं तत्वज्ञाननिष्ठोऽतिथिप्रियः। श्राद्धकृत् सत्यवादी च गृहस्थोऽपि हि⁴ मुच्यते॥

# महाभारते

कस्यैषा वाग्भवेत् सत्या मोक्षो नास्ति ग्रहादिति। अश्रद्धधानैरज्ञैः सूक्ष्मदर्शनवर्जितैः॥ अलसैर्वणैरल्पज्ञै स्तप्यमानैः स्वकर्मभिः। समस्योपरमोदृष्टः प्रवज्यानामपिडतैः॥

'समस्य' सर्वस्य।

# ⁵मनुः

एषधर्मोऽनुशिष्टो वै यतीनां नियतात्मनाम् । वेदसन्यासिकानां तु कर्मयोगं निबोधत ॥

<sup>1</sup> Ascribed to Manu wrongly by वी. मि. मोक्ष., ८५.

<sup>2</sup> धर्मलक्षणम्—ना.

<sup>3 3, 204.</sup> 

<sup>4</sup> विमुच्यते for हि मुच्यते इति अपरार्कपाठः

<sup>5</sup> ६, ८६-९६.

ब्रह्मचारी गृहस्थश्च वानप्रस्थो यतिस्तथा। एते गृहस्थप्रभवाश्चत्वारः पृथगाश्रमाः॥ सर्वेऽपि क्रमशस्त्वेते यथाशास्त्रमनुष्ठिताः। यथोक्तकारिणं विशं नयन्ति परमां गतिम् ॥ सर्वेषामपि चैतेषां वेदस्मृतिविधानतः। गृहस्थ उच्यते श्रेष्ठः स त्रीनेतान् विभर्ति हि॥ यथा नदीनदाः सर्वे समुद्रे यान्ति संस्थितिम्। तथैबाऽऽश्रमिणः सर्वे गृहस्थे यान्ति संस्थितिम् ॥ चतुर्भिरपि चाऽप्येतैर्नित्यमाश्रमिभिर्द्विजैः। दशलक्षणको धर्मः सेवितव्यः प्रयत्नतः॥ धृतिः क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः। हीर्विचा सत्यमकोधो दशकं धर्मलक्षणम्।। द्या लक्षणानि धर्मस्य ये विप्राः समधीयते । अधीख चाऽनुवर्तन्ते ते यान्ति परमां गतिम्॥ दशलक्षणकं धर्ममनुतिष्ठन् समाहितः। वेदान्तान् विधिवछूत्वा सन्यसेदनृणो द्विजः॥ सन्यस्य सर्वकर्माणि कर्मदोषानपानुदन्। नियतो वेदमभ्यस्यन् पुत्रैश्वर्ये सुन्तं वसेत्॥ एवं सन्यस्य कर्माणि खकार्यपरमोऽस्पृहः। सन्यासेनाऽपहत्यैनः प्राप्तोति परमां गतिम्॥

इति श्रीभद्दहृदयधरात्मज श्रीलक्ष्मीधरिवरचिते कृत्यकल्पतरौ मोक्षकाण्डे यतिधर्माः ।

# अथ वैराग्यम

# तत्र महाभारते

वैराग्यं पुनरेतस्य मोक्षस्य परमो विधिः। ज्ञानादेव च वैराग्यं जायते येन मुच्यते॥

'परमो विधिः,' परमं साधनम्। 'ज्ञानात्' संसारस्य दुःखमयत्वादिविज्ञानात्।

अथ वैराग्यहेतवः। तत्र <u>तापभेदाः।</u> तत्र <u>विष्णुपुराणे</u>।

आध्यात्मिकादि मैत्रेय ज्ञात्वा तापत्रयं वुधः।
23त्पन्नज्ञानवैराग्यः प्राप्तोत्यात्यन्तिकं लयम ॥

आध्यात्मिको वै द्विविधः शारीरो मानसस्तथा।

शारीरो बहुभिभेंदैः भिचते श्रूयतां च सः। शिरोरोगप्रतिश्याय<sup>3</sup> ज्वरशूलभगन्दरैः॥ <sup>4</sup>त्रिद् काशश्वाससफतुच्छर्चादिभिरनेकथा। तथाऽक्षिरोगातीसारकुष्ठाचामयसंज्ञितैः॥

<sup>1</sup> ६, ५, १-४२.

<sup>2</sup> उन्मत्तज्ञानवैराग्यः—स.

<sup>3</sup> प्रतिश्याय=पीनस.

भिचते देहजस्तापो मानसं श्रोतुमईसि<sup>1</sup>। कामकोधभयद्वेषलोभमोहविषादजः॥ शोकास्यावमानेष्यामात्सर्यादिभवस्तथा। मानसोऽपि द्विजश्रेष्ट तापो भवति नैकघा ॥ इत्येवमादिभिदेषिः तापो ह्याध्यात्मिकः स्मृतः। मृगपक्षिमनुष्यैश्च पिशाचोरगराक्षसैः ॥ सरीसृपायैश्च चृणां जन्यते चाधिभौतिकः। शीतोष्णवातवर्षाम्बुवैद्युतादिसमुद्भवः॥ तापो द्विजवर श्रेष्टैः कथ्यते चाऽऽधिदैविकः। गर्भजन्मजराज्ञानमृत्युनारकजं तथा॥ दुःखं सहस्रशो भेदैभियते मुनिसत्तम। सुकुमारतनुर्गभें जन्तुर्वहुमलावृते॥ उल्वसंवेष्टितो भग्नपृष्ठग्रीवास्थिसंहतिः। अत्यम्लक्रद्रतीक्ष्णोष्णलवणै <sup>2</sup>र्मात्भोजनैः॥ अतितापिभिरत्यर्थे वर्धमानातिवेदनः। प्रसारणाक्तश्रनादौ नाऽङ्गानां प्रभुरात्मनः ॥ राकृनमूत्रमहापङ्कराायी सर्वत्र पीडितः। निरुख्नासः सचैतन्यः स्मरन्जन्मश्रातान्यथ ॥ आस्ते <sup>3</sup>गर्भेऽतिदुःखेन निजकर्मनिबन्धनः। जायमानः पुरीषासृङ्मुत्रशुक्राविलाननः ॥ प्राजापत्येन वातेन पीड्यमानास्थिबन्धनः। अधोमुखो वै कियते प्रवलैः स्रतिमारुतैः ॥

<sup>1</sup> इच्छिस इति उद. मातृका.

<sup>2</sup> मातभाजनै—उद. मा.

<sup>3</sup> vide गर्भोपनिषत् and भागवत, ३, ३१.

क्केशान्निष्कान्तिमामोति जठरान्मातुरातुरः।
मूर्णमवाप्य महतीं संस्पृष्टो बाह्यवायुना॥
विज्ञानभ्रंशमामोति जातश्च मुनिसत्तम।
कण्टकैरिव तुन्नाङ्गः क्रकचैरिव दारितः॥
पूतिव्रणान्निपतितो धरण्यां क्रमिको यथा।
कण्ड्यनेऽपि चाऽशक्तः परिवर्त्तेऽप्यनीश्वरः॥
कानपानादिकाहारमप्यामोति परेच्छया।
अशुचिप्रस्तरे सुन्नः कीटदंशादिभिः सदा॥
भक्ष्यमाणोऽपि नैतेषां समर्थो विनिवारणे।
जन्मदुःखान्यनेकानि जन्मनोऽनन्तराणि च॥
वालभावे यदामोति आधिभौतादिकानि च।

'तापत्रयं' दुःखत्रयम् । 'उत्पन्नज्ञानवैराग्यः' उत्पन्ने ज्ञानवैराग्ये यस्य सः तथा । ज्ञानं चात्र ब्रह्मविषयकम् । 'आत्यन्तिको लयो' मोक्षः ।

### तथा

अज्ञानतमसाऽऽच्छन्नो मृहान्तःकरणो नरः।
न जानाति कुतः कोऽहं काऽहं गन्ता किमात्मकः॥
केन बन्धेन बद्धोऽहं कारणं किमकारणम्।
किं कार्यं किमकार्यं वा किं वाच्यं किं च नोच्यते॥
कोऽधर्मः कश्च वै धर्मः किस्मिन् वर्तेत वा कथम्।
किं कर्तव्यमकर्तव्यं किं वा किं गुणदोषवत्॥
एवं पशुसमैर्मूहैरज्ञानप्रभवं महत्।
अवाप्यते नरैर्दुःखं शिश्लोदरपरायणैः॥

<sup>1</sup> कण्ड्येनेति च सक्तः-स., ना.

अज्ञानं तामसो भावः कार्यारम्भप्रवृत्तयः। अज्ञानिनां प्रवर्तन्ते कर्मलोभाश्च भो द्विज ॥ नरकं कर्मणां लोपे फलमाहुर्मनीषिणः। तस्मादज्ञानिनां दुःखमिह चाऽमुत्र चोत्तमम्॥ जराजर्जरदेहश्च शिथिलावयवः ¹पुमान् । विगलच्छीर्णददानो बलिस्नायुद्गिरावृतः॥ दूरप्रणष्टनयनो व्योमान्तर्गततारकः। नासाविवरनिर्यातलोमपुञ्जश्चलद्वपुः॥ प्रकटीकृतसर्वाङ्गो नतपृष्ठास्थिसंहतिः। प्रशान्तजठराग्नित्वादल्पाहारोऽल्पचेष्टितः॥ कुड्यंक्रमणोत्थानशयनासनचेष्टितः। मन्दीभवच्छ्रोत्रनेत्रो गल्हालाविलाननः॥ अनायत्तैः समस्तैश्च करणैर्मरणोन्मुखः। तत्क्षणेऽप्यनुभूतानामस्मर्ताऽखिलवस्तुनाम् । सकृदुचारिते वाक्ये समुद्भूतमहाश्रमः॥ श्वासकाशमहायाससमुद्भूतप्रजागरः। अन्येनोत्थाप्यतेऽन्येन तथा संवेइयते जरी॥ भृत्यात्मपुत्रदाराणामपमानपराकृतः । प्रक्षीणाखिलशौचश्च विहाराहारसस्पृहः॥ हास्यः परिजनस्याऽपि निर्विण्णाद्योषबान्धवः। अनुभूतमिवाऽन्यस्मिन् जन्मन्यात्मविचेष्टितम् ॥ संस्मरन् यौवनेऽत्यर्थे निश्वसित्यतितापितः। एवमेतानि दुःखानि जरायामनुभूय वै॥

<sup>1</sup> कमात्—इति मुद्रित पाठः—वि. पु. कलकत्ता. पृष्ठम् ८२९.

<sup>2</sup> आस्पदीकृतः-मु. वि. पु., पृ. ५१५.

मरणे यानि दुःखानि प्राप्तोति शृणु तान्यपि ।
श्रुथग्रीवांत्रिपादोऽथ व्याप्तो वेपशुना नरः ॥
मुहुर्ग्लानीपरवशो मुहुर्ज्ञानलवान्वितः ।
हिरण्यधान्यतनयभार्याभृत्यगृहादिषु ॥
एते कथं भविष्यन्तीत्यतीव ममताकुलः ।
मर्मभिद्धिस्तथा रोगैः ककचैरिव दारुणैः ॥
शरैरिवाऽन्तकस्योग्रैहिङ्ग्यमानासुबन्धनः ।
विवर्तमानताराक्षिहस्तपादं मुहुः क्षिपन् ॥
संशुष्यमाणताल्वोष्टपुटो घुरघुरायते ।
निरुद्धकण्ठो दोषौदैः उदानश्वासपीडितः ॥
तापेन महता व्याप्तः तृषा चाऽऽर्तस्तथा क्षुधा ।
क्षेशादुत्कान्तिमामोति याम्यिकङ्करपीडितः ॥
ततश्च यातनादेहं क्षेशेन प्रतिपद्यते ।
एतान्यन्यानि चोग्राणि दुःखानि मरणे नृणाम् ॥

'कार्यारम्भप्रवृत्तयो' ऽत्र निषिद्धकाम्यगोचराः। 'कर्म-लोपो' नित्यनैमित्तिकाकरणम् ।

#### देवलः

यहुःखं म्रियमाणस्य यहुःखं मातुराशये। नाऽन्यत्र हुपमा लोके जीवतामन्तरे तथोः॥

# विष्णुपुराणे

<sup>1</sup>गर्भवासादि यावत्तु पुनर्जन्मोपपादनम् । समस्तावस्थकं तावदुःखमेव हि देहिनाम् ॥ श्चन्द्रणोपरामं तद्रच्छीताद्यपरामं सुखम् । मन्यते बालबुद्धित्वात् दुःखमेव हि तत्पुनः ॥ अत्यन्तस्तिमिताङ्गानां व्यायामेन सुखैषिणाम् । भ्रान्तिज्ञानावृताङ्गानां प्रहारोऽपि सुखायते ॥

#### तथा

<sup>2</sup>अग्नेः श्रीतेन तोयस्य तृषा भक्तस्य च क्षुधा। क्रियते सुखकर्तृत्वं तद्धि लोपस्य चेतरैः॥

#### तथा

³नरके यानि दुःखानि पापहेतृद्भवानि वै।
प्राप्यन्ते नारकैर्विप्र तेषां संख्या न विद्यते॥
न केवलं द्विजश्रेष्ठ नरके दुःखपद्धतिः।
स्वगेंऽपि तात भीतस्य क्षयिष्णोर्नास्ति निर्वृतिः॥
पुनश्च गर्भे भवति जायते च पुनः पुनः।
गर्भे विलीयते भूयो जायमानोऽस्तमेति च॥
जातमात्रश्च म्रियते वालभावेऽथ यौवने।
मध्यमं वा वयः प्राप्य वार्षके च ध्रुवा मृतिः॥
यावज्ञीवति तावच दुःखेर्नानाविधैः ष्टुतः।
तन्तुकारणपक्ष्मौधैरास्ते कार्पासवीजवत्॥
द्रव्यनाद्ये तथोत्पत्तौ पालने च सदा नृणाम्।
भवन्त्यनेकदुःस्वानि तथैवेष्टविपत्तिषु॥
यद्यत्प्रीतिकरं पुंसां वस्तु मैत्रेय जायते।
तदेव दुःखवृक्षस्य मूलत्वमुपगच्छति॥

<sup>1</sup> अक्षाणाम्—मुद्रि वि. पु. पाठः, कलकत्ता, प्रष्ठम् १६७.

<sup>2 9, 90,</sup> ६४.

<sup>3</sup> विष्णुपुराणे, ६, ५, ४९—६०.

कलत्रमित्रपुत्रात्मगृहक्षेत्रधनादिकैः।
क्रियते न तथा भूरि सुखं पुंसां यथा सुखम्॥
हित संसारदुःखार्कतापतापितचेतसाम्।
विमुक्तिपादपच्छाया मृते कुत्र सुखं नृणाम्॥
तदस्य त्रिविधस्याऽपि दुःखजातस्य पण्डितैः।
गर्भजन्मजराचेषु स्थानेषु प्रभविष्यतः॥
निरस्तातिशयाह्णादसुखभावैकलक्षणा।
भेषजं भगवत्प्राप्तिरेकान्ताऽऽत्यन्तिकी मता॥
तस्मात्तत्प्राप्तये यहाः कर्तव्यः पण्डितैनरैः।
तत्प्राप्तिहेतुर्ज्ञानं च कर्म चोक्तं महामुने॥

'पक्ष्मौघै 'रंशुसम्हैः 'निरस्तातिशयाह्नादिसुखभावै-कलक्षणा' निरतिशयसुखरूपेत्यर्थः। 'आत्यन्तिकी 'सर्व-मतीत्योचैः पदे स्थिता।

#### अथाऽनित्यता

# तत्र विष्णुः

एवमस्मित्रिरालम्बे काले सततयायिनि।
न तत् भूतं प्रपश्यामि स्थितिर्यस्य भवेद्ध्वया॥
गङ्गायाः सिकता धारास्तथा वर्षति वासवे।
शक्या गणियतुं लोके न व्यतीताः पितामहाः॥
चतुर्दश विनश्यन्ति कल्पे कल्पे सुरेश्वराः।
सर्वलोकप्रधानाश्च मनवश्च चतुर्दश॥
बहुनीन्द्रसहस्त्राणि दैत्येन्द्रनियुतानि च।
विनष्टानीह कालेन मनुजेष्विह का कथा॥

<sup>1</sup> विष्णुस्मृति, २०, २७.

राजर्षयश्च वहवः सर्वैः समुद्दिता गुणैः। देवा ब्रह्मर्षयश्चैव कालेन निधनं गताः॥ ये समर्था जगत्यस्मिन् सृष्टिसंहारकारणाः। तेऽपि कालेन हीयन्ते कालो हि ¹वलवत्तरः॥

#### महाभारते

अविश्रान्तमनालम्बं अपाथेयमदैशिकम्। तमःकान्तारमध्वानं कथमेको गमिष्यसि ॥ यदा विसंज्ञः स्थिरनिश्चलेक्षणः प्रयत्नहिकः श्वसनाद्यधिष्ठितः। तमो महान् श्वभ्रमिवोपनीयसे तदा क दाराः क सुताः क बान्धवाः ॥ निराधिनोऽच ध्रवजीवितस्य किं बन्धुभिर्मित्रपरिग्रहैश्च। विहाय योगक्षति सर्वमेव क्षणेन गत्वा न निवर्त्तते च ॥ किं ते धनैः किं तव वंधुभिर्वा किं ते दारेब्रीह्मण यो मरिष्यसि। आत्मानमिच्छंश्च ग्रहां प्रविष्टं पितामहास्ते क गताः पिता च ॥ तुल्यजातिवयोरूपान् हृतान् पश्यसि मृत्युना। कथं ते नास्ति निर्वेदो लोहो हि हृदयं तव। मस्तकस्थापितं मृत्युं यदि पश्येदयं जनः॥ आहारोऽपि न रोचेत किमुताऽकार्यकारिता। न ते पुत्रक निर्वेदो मुमूर्षोर्न भविष्यति ॥

<sup>1</sup> दुरतिक्रमः---मुद्रितपाठः

विम्हेन्द्रयवर्गस्य स तु नाऽर्थं करिष्यति । बहुकृत्यो निरुद्योगः जागर्तव्ये प्रतप्तकः ॥ विश्रंभकभयस्थाने हा पुत्रक विहन्यसे । मृत्योर्विभेषि किं मृत्युर्न स भीतं विमुश्चिति ॥ अजातं नैव गृह्णाति कुरु यह्मजन्मिन । महता पुण्यपण्येन क्रीतेयं कायनौस्त्वया ॥ पारं क्रेशोदधर्गन्तुं त्वर यावन्न भिद्यते । एवमत्याहिते लोके कालेनोपनिपीडितैः ॥ सुमहद्वैर्यमास्थाय मनो मोक्षे निवेश्येत् ।

'अदैशिकं'मार्गोपदेशरहितम्। 'तमः कान्तारं'तमसा दुर्गम्। 'स्थिरनिश्चलेक्षणः' स्थिरो निश्चेष्टो निश्चलेक्षणश्चासौ स तथा। 'गुहां प्रविष्टं 'दहरविद्योपदिष्टम् ।

## अथ विषयनिन्दा

## तत्र महाभारते

विषयाणां च दौरात्म्यादिन्द्रियाणां च चापलात्। मनसञ्चाऽनवस्थानात्सर्वः कृच्छ्रेषु वर्त्तते ॥ विषयान् प्रत्यनुसरन् प्राप्नोति सुमहद्भयम्। इयेनच्छायामनुपतन् कपिञ्चल इवाऽतपे॥ जन्मान्तरञ्जताभ्यस्ता विषयेषु रतिर्न्देणाम्। जरद्गौरिव सस्येषु सा हि दुःखेन वार्यते॥

<sup>1</sup> Cf. छान्दोग्योपनिषत्—८, १, १.

अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म । दहरोऽस्मिन्नन्तराकाशः तस्मिन्य-दन्तस्तदन्वेष्टन्यं तद्वाव विजिज्ञासितन्यम् । इत्यारभ्योक्तम् ॥

#### देवलः

भुक्तानि यानि तान्येव भोक्तव्यानि पुनर्न्हिभः। इति दष्टार्थतत्वस्य पुनरुक्तमिदं जगत्॥

#### महाभारते

इषुप्रपातमालं हि स्पर्शयोगे रितस्स्मृता। दर्शने रसने घाणे अवणे च विशेषतः॥ ततोऽस्य जायते तीवा वेदना तत्क्षणात्मिका। कण्ठनालात्मलुठितं खाद्रखाद्रशनं समम्॥ आखाद्यस्य हि सर्वस्य जिह्नाग्रे सन्धिविग्रहः। दिवसे दिवसे चैव रात्रौ रालौ तथा सदा॥ भोक्तव्यमिति यत्तन्तो (१) दोषबुद्धिः स उच्यते। जिह्नोपस्यनिमित्तं हि पतनं सर्वदेहिनाम्॥ अहेरिव गणाद्गीतो मिष्टान्नाच विषादिव। राक्षसीभ्य इव स्त्रीभ्यः स विद्यामिगच्छिति॥

' इषुप्रपातमि 'त्यल्पकालोपलक्षणम् ।

#### तथा

¹मात्रास्पर्शास्तु कौंतेय शीतोष्णसुखदुःखदाः। आगमापायिनो नित्यास्तांस्तितिक्षस्र भारत॥ यं हि न व्यथयंत्येते पुरुषं पुरुषर्षभ। समदुःखसुखं धीरं सोऽमृतत्वाय कल्पते॥

'मात्रास्पर्शाः' विषयसम्बन्धाः।

<sup>1</sup> भगवद्गीतासु, २, १४-१५.

#### दक्षः

विषयासक्तचित्तस्तु कश्चिन्मोक्षं न विन्दति। यत्नेन विषयासङ्गं तस्माद्योगी विवर्जयेत्॥

# मार्कण्डेयपुराणे

¹हासोऽस्थिसन्दर्शनमक्षियुग्म-मत्युज्वलं तर्जनमङ्गनायाः। कुचादि पीनं पिशितं घनं तत् स्थानं रतेः किं नरकं न योषित्॥

# महाभारते

यस्य जिह्ना सहस्रं स्याज्ञीवेच शरदां शतम्।
अनन्यकर्मा स्त्रीदोषाननुक्त्वा निधनं व्रजेत्॥
अङ्गारसहशी नारी घृतकुंभसमः पुमान्।
ये ऽत्र सक्ता विलीनास्ते ये स्थितास्ते दिवं गताः॥
न सुप्तेन जयेत्रिद्रां न पानेन तृषां जयेत्।
नेन्धनेन जयेदिग्रं न कामेन स्त्रियं जयेत्॥
यान्येव मलवाहीनि प्तिछिद्राणि योषिताम्।
तान्येव खलु काम्यानि अहो पुंसां विडम्बना॥
येषु येषु प्रदेशेषु कायोऽत्यन्तं जुगुप्सितः।
तेषु सक्तरतो लोको वैराग्यं केन यास्यति॥
स्त्री नाम मायाविकृतिः कोधमात्सर्यविग्रहम्।
दूरात्त्यजेदनार्यां तां ज्वलनामेध्यवद्बुधः॥

<sup>1</sup> २५, १७. " तत्कछुषं वयासाः" (?) इति उदयपुर मातृकायाम् .

# अथाऽर्थनिन्दा

#### तत्र महाभारते

¹अर्थानामार्जने दुःखमार्जितानां च रक्षणे।
नाहो दुःखं व्यये दुःखं धिगर्थान् शोकवर्धनान्॥
विमोहयन्ति संपत्सु तापयन्ति विपत्तिषु।
खेदयन्त्यर्जने काले कदा भोगाः सुखावहाः॥
यथा ह्यामिषमाकाद्दो पक्षिभिः श्वापदैर्भिव।
भक्ष्यते सलिले मत्स्यैः तथा सर्वत्र वित्तवान्॥
राजतः सलिलादग्रेश्चौरतः खजनादि।
भयमर्थवतां नित्यं सृत्योः प्राणभृतामिव॥

#### तथा

कार्पण्यदर्पमानौ च भयं वा भ्रममेव च। अर्थजान्विवदुः प्राज्ञा दोषानेतांस्तु देहिनः॥ अर्थलोभेन पुरुषैर्वेषः स्त्रीभिरिव खयम्। आत्मा संस्कृत्य संस्कृत्य परोपकरणीकृतः॥

#### तथा

संपदः प्रमदाश्चैव तरंगोत्संगभंगुराः।
कस्तास्वहिफलच्छत्रछायास्विव रमेद्बुधः॥
को हि नाम श्रियं वाच्छेत् फुल्लां विषलतामिव।
सविषस्येव पानस्य वदयः सव्यसनो मदः॥
नैषा गुणेषु रमते नैर्गुण्यान्न निवर्त्तते।
उन्मत्ता गौरिवाऽन्धा श्रीः कचिदेवाऽवतिष्ठते॥

अचेष्टमानमासीनं श्रीः कञ्चिदुपतिष्ठते । कश्चित् कर्मापि कुर्वन्हि न प्राप्यमधिगच्छति ॥

#### तथा

सार्वभौमश्च यो राजा यात्रामात्रपरश्च यः। उपभोगस्तयोस्तुल्यः क्लेशधर्मौ तु विस्तरौ॥

### अथ पुत्रदारादिनिन्दा

## तत्र महाभारते

संचिनोत्यशुभं कर्म कलत्रापेक्षया नरः।
एकः क्षेत्रानवामोति परत्नेह च दुःखितः॥
पुत्रदारकुदुम्बेषु मग्नाः सीदन्ति जन्तवः।
सरःपङ्कार्णवे मग्नाः शीर्णा वनगजा इव॥
पुत्रनाशेऽर्थनाशे वा ज्ञातिसंवन्धिनामपि।
प्राप्यते सुमहद्दुःखं दावाग्निप्रतिमं विभो॥

#### तथा

माता पितृसहस्राणि पुत्रदारशतानि च।
अनुभूतानि संसारे कस्य ते कस्य वा वयम्॥
वजमानो यथाऽध्वानं छायामाश्रित्य विश्रमेत्।
विश्रम्य च पुनर्गच्छेत्तद्वद्भृतसमागमः॥
सहजेन विरज्यन्ते पत्ररागेण पादपाः।
अन्येनाऽन्यस्य विश्लेषः कथन्तु न भविष्यति॥
नायमत्यन्तसंवासः कस्यचित् केनचित्सह।
अपि स्वेन शरीरेण किम्रुताऽन्यैः पृथग्जनैः॥

संयोगा विप्रयोगास्तु जातानां प्राणिनां ध्रुवम् । बुद्बुदा इव तोयेषु भवन्ति न भवन्ति च ॥ अलं परिग्रहेणेह दोषवांस्तु परिग्रहः । कृमिर्हि कोशकारस्तु बध्यते खपरिग्रहात् ॥ यावतः कुरुते बन्धः सबन्धान्मनसः प्रियान् । तावतोऽस्य निखन्यन्ते हृदये शोकशङ्कवः ॥ मानसं दुःखम्लं हि स्नेह इत्युपलक्ष्यते । स्नेहाद्विम्हज्यते जन्तुः दुःखयोगमुपैति च ॥ स्नेहमूलानि दुःखानि स्नेहजानि भयानि च । शोकहर्षौ तथाऽऽयासः सर्वे स्नेहात् प्रवर्तते ॥

# अथ स्वर्गदूषणम्

## तत्र महाभारते

खर्गकामो यजेतेति श्रूयते सततं श्रुतिः।
फलं प्रकल्प्याऽपूर्वे हि ततो यज्ञः प्रवर्तते॥
अत्राऽपि च विद्रोषोऽस्ति दिवि नीचोचमध्यमः।
न तत्राऽप्यस्ति सन्तोषो दृष्ट्वा दीप्तां परश्रियम्॥
कृतस्य कर्मणः खर्गे भुज्यते कर्नृभिः फलम्।
न चाऽन्यत् क्रियते कर्म मूलच्छेदेन भुज्यते॥
सुखव्याप्तमनस्कानां सहस्ताभ्यागतापदाम्।
संज्ञामोहश्च पततां रजसा च प्रधर्णम्॥
प्रम्लानेषु च माल्येषु ततः पिपतिषोर्भयम्।
आब्रह्मभवनादेते दोषा ब्रह्मन् सुदारुणाः॥
स्वर्गभाजः प्राप्नुवन्ति तस्मात् खर्गे न कामयेत्।

सुहज्ज्ञातिसजातीयैर्यथोरु-श्लीणे वित्ते त्यज्यते मानवो हि । तथा तस्मिन् श्लीणपुण्यं मनुष्यं त्यजनित सर्वे सेश्वरा देवसंघाः ॥

'रजसा च प्रधर्षणं 'रजोगुणेनाऽभिभवः।

# मार्कण्डेयपुराणे

<sup>1</sup>खर्गेऽपि दुःखमतुलं यदारोहणकालतः। प्रभृत्यहं पतिष्यामित्येतन्मनसि वर्तते॥ नरकांश्चापि संप्रेक्ष्य महदुःखमवाप्यते। एतां गतिमहं गन्तेत्यहर्निश्चमनिर्वृतः॥

# अथ कामादिवर्जनम्

# तत्र महाभारते

¹हृदि कामहुमश्चित्ते मोहसंचयसंभवः।
क्रोधमानमहास्कन्धो विचिकित्सात्वगावृतः॥
तस्य चाऽज्ञानमाधारः प्रमादः परिषेचनम्।
अभ्यस्यापलाशो हि पूर्वदुष्कृतसारवान्॥
संमोहस्कन्धविटपः शोकशाखाभयङ्करः।
मोहिनीभिः पिपासाभिर्लताभिः परिवेष्टितः॥
तस्याऽनुशयम्लस्य मृलमभ्युक्षरेद्वलात्।
त्यागप्रसादतीक्ष्णेन सौम्येन परमासिना॥
'सौम्येन' शान्तिकरेण।

## हारीतः

संकल्पात् कामः संभवति। आश्रायाच वर्द्धते स्नेहान्नि-बधाति स ह इच्छालक्षणो ऽनेकविधः कामो येनाऽभिभूतः। अतृप्त इव कामानां लोको ह्यानेन जन्मसंसारकामावर्ते निमज्जति। स एषोऽनलः कामः 'कामो हि भगवान् वैश्वानर' इति श्रुतिः। तस्याऽसंकल्पो नियमनम्।

<sup>1</sup> हृदिकामहुमाद्भद्रो-स. ना.

#### महा भारते

सर्वोपायेन कामस्य कोघस्य च विनिग्रहः। कार्यः श्रेयोधिना तौ हि श्रेयोविद्यार्थमुचतौ॥ स्वादुकानुककामानां वैतृष्यं किं न वाञ्चिस। मधु पर्यसि दुर्नुद्धे प्रपातं किं न पर्यसि॥ यचत्यजित कामानां तत्सुत्वस्याऽतिपूर्यते। कामानुसारी पुरुषः कामननुविनश्यति॥ यः कामानाप्रुयात् सर्वान् यश्चैतान् सकलान्यजेत्। प्रापणात् सर्वकामानां परित्यागो विशिष्यते॥

# मार्कण्डेयपुराणे

¹क्षामः सर्वात्मना हेयो हातुं चेत् स न शक्यते। ²मुमुक्षां प्रति कार्यः स स वै तस्याऽपि भेषजम्॥

# हारीतः

कोधाग्निनाभिभृतः, स्वेषामप्यवहुमतो, नाऽधिगमनीयोऽविश्वसनीयश्च भवति। कार्याकार्यवाच्याविच्यावाच्यानि
न वितर्कयित। हितवादिनो गुरूनप्यतिकामत्यत्याविष्टः।
प्रेतलोकायाऽऽत्मानं नयति। तत्र घोरां निरयप्रायां यातनामनुभूय क्रूकच्यादासु तिर्यग्योनिषु जायते। तत्र सर्वासां
प्रजानां वध्यो भवति। क्रमात् मनुष्यतां प्राप्य सर्वजनविद्विष्टतामुपैति। क्रोधो हि तमोरूपस्तस्य क्षमा
नियमनम्।

<sup>1</sup> ३७, २४.

<sup>2</sup> प्रतिकर्त्तव्यः, स.; प्रतिसंस्कार्यः ना.

#### विष्णुपुराणे

<sup>1</sup>मृहानामेव भवति क्रोधो ज्ञानवतां कुतः। हन्यते तात कः केन यतः सुकृतभुक् पुमान्॥

# महाभारते

न पंडितः ऋध्यति नाऽभिषज्ञते न चाऽपि संसीदित न प्ररुष्यति । ना चाऽतिकृच्छ्रव्यसनेषु शोचिति स्थितः प्रकृत्या हिमवानिवाऽचलः ॥

#### श्रीरामायणे<sup>2</sup>

धन्यास्ते पुरुषव्याघ्र ये बुद्ध्या कोपमुत्थितम् । निरुन्धन्ति महात्मानो दीप्तमग्निमिवांऽअसा ॥

## <sup>3</sup>महाभारते

अथ केन प्रयुक्तोऽयं पापं चरति पूरुषः। अनिच्छन्नपि वाष्णीय बलादिव नियोजितः॥

#### श्रीभगवानुवाच

काम एष कोघ एष रजोगुणसमुद्भवः।
महाशनो महापाप्मा विद्वचेनमिह वैरिणम्॥
धूमेनाऽऽवियते विह्विर्यथाऽऽदशों मछेन च।
यथोल्बेनाऽऽवृतो गर्भस्तथा तेनेदमावृतम्॥
आवृतं ज्ञानमेतेन ज्ञानिनो नित्यवैरिणा।
कामरूपेण कौन्तेय दुष्पूरेणाऽनछेन च॥

<sup>1 9, 9, 90.</sup> 

<sup>2</sup> सुन्दरकाण्डे, ५५, ४.

<sup>3</sup> भगवद्गीता, ३, ३६—४१.

इन्द्रियाणि मनो बुद्धिरस्याऽधिष्ठानमुच्यते । एतैर्विमोहयत्येष ज्ञानमावृत्य देहिनम् ॥ तस्मान्त्रमिन्द्रियाण्यादौ नियम्य भरतर्षभ । पाप्मानं प्रजहि ह्येनं ज्ञानविज्ञाननाञ्चनम् ॥

## तथा [महाभारते]

एको लोभो महाग्राहो लोभात् पापं प्रजायते ।
ततः पापादधः प्राप्तिस्ततो दुःखं प्रपचते ॥
पापानां विध्यधिष्ठानं लोभमेकं नराधिप ।
लोभात्पापानि कुर्वन्ति सुविद्वांसोऽपि मानवाः ॥
कोधो लोभश्च निन्दा च पैद्युन्यं मत्सरस्तथा ।
एवमेतानि राजेन्द्र लुव्धानामकृतात्मनाम् ॥
असन्तोषोऽसुखायैव लोभादिन्द्रियविभ्रमः ।
ततोऽस्य नद्यते प्रज्ञा विद्येवाऽभ्यासवर्जिता ॥

## देवलः

अथातः पापदोषान् मनोवाक्यशारेरजान् व्याख्या-स्यामः। तत्र मोहरागद्वेषमानलोभमदशोकममत्वाऽहंकार-भयहर्ष मोघवित्ताश्चेति द्वादश मानसाः।

तेषां च त्रिविधो मोहसंभवः सर्वपाप्मनाम्।
अज्ञानं संदायज्ञानं मिथ्याज्ञानमिति त्रिकम् ॥
विज्ञानं सर्वविद्यानामर्थानां स्वयमूहनम्।
दोषैरधर्षणं चेति ज्ञानमज्ञानमन्यथा ॥
अश्रेयःश्रेयसोर्मध्ये श्रमणं संदायो भवेत्।
मिथ्याज्ञानमिति पाहुरहिते हितदर्शनम्॥

<sup>1</sup> मोघचिन्ताश्र-स. ना.

भवत्यधर्माद्ज्ञानमविद्यातश्च संशयः। उभाभ्यामन्यथा ज्ञानं पापिष्ठसुपजायते ॥ अज्ञानादुः खसंप्राप्तिः संशयाद्वध्यते पुनः। मिथ्याज्ञानात्पतत्येव मृहस्तामिस्त्रयोनिषु ॥ आवृत्ता विषयाः सर्वे दोषेदेषिर्यथा ततुः। गुणतो हृदि तान्कृत्वा रागो रागस्य लक्षणम् ॥ <sup>1</sup>स सन्निकर्षादज्ञानात् सङ्कल्पादभिमानतः। सुखाच जायते रागो विषयेषु रारीरिणाम् ॥ ज्ञानद्वेषादसामर्थ्यात् क्वेशादन्यप्रसंगतः। वियोगात् कालतः शोकात् धर्माच विनिवर्तते ॥ निवर्तते चेद्रागोऽयं पुंसो द्वेषादिहेतुभिः। भूयो ह्युत्पचते सङ्गात् ज्ञानान्नइयति केवलम्। अतिप्रसक्तो भोगेषु रागो भवति दोषकृत्॥ परस्त्रीषु परस्वेषु किश्चित् प्रार्थनयाऽपि च। रोषोऽमर्षोऽभ्यसूया च द्रोहो मिध्या वितर्कितम्॥ दुःखाई श्रेति दोषज्ञैदोंषः षोढाऽभिधीयते। य उष्मा हृदये जन्तोः समुत्तिष्ठति वैकृतः॥ परानिष्टचिकीर्षायां स रोष इति संज्ञितः। पुराभावसमुत्थेन दोषेणैवाऽभिदेशितः॥ किञ्चिद्दष्टचैव यो द्वेषस्तदमर्षस्य लक्षणम्। परस्य दृष्ट्वा श्रुत्वा वा खगुणाभ्यधिकानगुणान्॥ नाऽभिनन्दति यो द्वेषात् साऽभ्यस्येत्युदाहृता । सुहृदामपि यो नित्यमर्थानपि जिघांसति॥

<sup>1</sup> Lacuna from स सन्निकर्षात् to शोकाद्धर्मात् विनिवर्त्तते.

असौहृदमितः पापस्तदाहुद्रीहरूक्षणम् । यः साधूनपदोषांश्च मन्यते दोषकारिणः ॥ मिथ्या वितर्कितं चेति तदाहुर्मावदोषजम् । लोभाद्वेषाच सङ्कल्पः चिन्तनं पापकर्मणाम् ॥ दुःखाईमिति विज्ञेयं पूर्वदुष्कृतसम्भवम् । दुःखादृव्याभिघाताच दोषोऽयं षद्विषो भवेत् ॥ ज्ञानात् कालाल्ययात् धर्मात् प्रीतेश्च विनिवर्त्तते ।

# विष्णुपुराणे

<sup>2</sup>तापत्रयेणाऽभिहतं य एतदिखलं जगत्। तदाऽशोच्येषु भृतेषु द्वेषं प्राज्ञः करोति कः॥ अथ भद्राणि भृतानि हीनशक्तिरहंपरम्। मुदं तथाऽपि कुर्वीत हानिद्वेषफलं यतः॥ <sup>3</sup>सर्वभृतात्मके तात जगन्नाथे जगन्मये। परमात्मनि गोविन्दे मित्रामित्रकथा कुतः॥

## देवलः

अतत्वग्रहणं तापो वेपधुर्ज्ञानसंप्लवः।
स्वेदोऽक्षिरोगः पारुष्यं ग्रासश्च द्वेषदोषजाः॥
सर्वत्रोत्कृष्टमात्मानं सर्वेभ्यो यो निवध्यते।
समान इति विज्ञेयो यथेष्टस्पष्टवाक्कियः॥
परान्नं परभोगांश्च परसामर्थ्यमेव च।
इष्टा श्चत्वा च या तृष्णा जायते लोभ एव च॥

<sup>1</sup> दोषकम्—ना and स.

<sup>2 9, 90, 60.</sup> 

<sup>3 9, 98,</sup> ३७.

नास्ति तृष्णासमं दुःखं नास्ति त्यागसमं सुखम्। तस्मात्तु लोभसञ्जातां तृष्णां विद्वान् परित्यजेत्॥ प्राप्यापि मेदिनीं कृत्स्तां तृष्णा नाऽस्य प्रशाम्यति। विवर्द्धते हि भ्योऽपि सा शिखेव विभावसोः॥ दुःखादित्वात् दुरन्तत्वात् अधर्मत्वादतृप्तितः। पश्चाच्छोकावहत्वाच न कचिछ्यसी तृषा।॥

#### वृद्धशातातपः

कस्तृणां शमयेद्रौभैर्दीर्घेश्तरलङ्घनम्। पुरो दीर्घा पदन्यासे छायां सायन्तनीमिव॥

# <sup>2</sup>विष्णुपुराणे

³मनोरथानां न समस्तिरस्ति वर्षाशते नाप्यथवाव्दलक्षेः। पूर्णेषु पूर्णेषु पुनर्नवाना-मुत्पत्तयः सन्ति मनोरथानाम्॥ पद्भवां गता यौवनीनश्च जाता दारेश्च संयोगमिता प्रसृता। दष्टा सुतास्तत्तनयं प्रसृतिं दप्तं पुनर्वाञ्छति मेऽन्तरात्मा॥ द्रक्ष्यामि तेषामपि चेत्प्रसृतिं मनोरथो मे भविता ततोऽन्यः। पूर्णेऽपि तत्राऽप्यपरस्य जन्मनः निवार्यते केन मनोरथस्य च॥

<sup>1</sup> ईदशा इति ना. पाठः

<sup>2</sup> Udaipur Ms. omits the name.

<sup>3 8, 2, 994-998.</sup> 

आमृत्युतो नैव मनोरथानामन्तोऽस्ति विज्ञानमिदं ममाऽचा।
मनोरथासिक्तपरस्य चित्तं
न जायते वै परमार्थसंज्ञम् ॥
पूर्ण वर्षसहस्रं मे विषयासक्तचेतसः।
तथाऽप्यनुदिनं तृष्णा मम तेष्वेव जायते ॥
तस्मादेतानहं त्यक्तवा ब्रह्मण्याम मानसम्।
निर्द्वन्दो निर्ममो भूत्वा चरिष्यामि मृगैः सह ॥

## महाभारते

तृष्णा हि सर्वपापिष्ठा नित्योद्वेगकरी मता। अधर्मबहुला चैव घोरा पापानुवर्धिनी ॥ आशा हि पुरुषं बाल नाऽऽलापयति तस्थुषी। तस्माद्वैकल्यमासाच ध्रुवो मृत्युर्न संशयः॥ आसन्नान परतो भावान दर्शियत्वा पदे पदे। छागो हरितमुख्येव दूरं नीतोऽस्मि तृष्णया ॥ यौवनं जरया ग्रस्तमारोग्यं व्याधिभिईतम्। जीवितं मृत्युरभ्येति तृष्णैका निरुपद्रवा॥ जीर्यन्ति जीर्यतः केशा दन्ता जीर्यन्ति जीर्यतः। जीर्यते जीर्यतः सर्वे तृष्णैका तु न जीर्यते ॥ यथा शृङ्गं तरोः काले वर्धमानस्य वर्द्धते। एवं हि तृष्णा वित्तेन वर्द्धमानेन वर्द्धते ॥ अकर्तव्येषु साध्वीवत् तृष्णा प्रेरयते नरम्। तमेव सर्वपापेभ्यो लज्जा मातेव रक्षति॥ अकृतस्याऽऽगमो नास्ति कृते नाशो न विद्यते। अकस्मादेव लोकोऽयं तृष्णे दासीकृतस्त्वया॥

तृष्णा खनिरगाधेयं दुष्पूरा केन पूर्यते। या महद्भिरपि क्षिप्तैः पूरणैरेव खन्यते॥

#### तथा

सुखं निराशः स्विपिति नैराश्यं परमं सुखम्।
आशां निराशतः कृत्वा सुखं स्विपिति पिङ्गला॥
सर्वत्र संपदस्तत्र सन्तुष्टं यस्य मानसम्।
उपानद्गृहपादस्य ननु चर्मावृतैव भूः॥
अन्तो नास्ति पिपासायाः सन्तोषः परमं सुखम्।
तस्मात् सन्तोषमेवेह धनमिच्छन्ति पण्डिताः॥
यत् पृथिच्यां ब्रीहियवं हिरण्यं पश्चित्रयः।
नाऽलमेकस्य तत्सर्वमिति मत्वा शमं ब्रजेत्॥
'नालमेकस्ये 'खलंशव्दः पर्याप्तौ ।

### देवलः

कुलबुद्धिवपुर्विद्यावित्तैश्वर्यविभृतिभिः।
स्वैरेतैर्बाधते योऽन्यं तन्मदस्येह लक्षणम्॥
देवासुरमनुष्याणामुत्सिक्ता मदहेतवः।
मदेनैव विनेशुस्ते तस्मात्त्याज्यो मदो बुधैः॥
हषीत्सेकावलेपाश्च दंभो दपीऽथ गर्विता।
अन्ये च ते द्विधा भावास्ते मदस्य विकल्पजाः॥
अनिष्टयोगजात् द्वेषात् स्नेहादिष्टवियोगजात्।
क्रेशाद्वा हृदि यहुःखं स शोक इति पळ्यते॥
अनित्याः सर्वभावाश्चेच्छोकस्तत्र निरर्थकः।
अथवा यदि नित्याःस्युः कुतः शोकः प्रवर्तते॥

नैवं हि शोचेत्सत्त्वस्थस्तामसे वाऽपि केवलम्। शोकादुःखमवाप्नोति समासेनेह रागतः॥

'नैवं हि शोचे 'दित्येवमुक्तप्रकारेण पर्यालोचयन्न दुःलमवाप्नोति इत्यर्थः।

#### महाभारते

यदि मे पर्यतः कालो भूतानि न विदारयेत्।
स्यान्मे हर्षश्च शोकश्च कोधश्चेव शचीपते॥
भूतानां निधनं दिष्टचा स्रोतसामिव सागरे।
नैतत्सम्यग्विजानाति न वा मुद्यति वज्रधृक्॥
नाहं कर्ता न कर्ता त्वं कर्ता यस्तु सदा प्रभुः।
सोऽयं पचित मां कालो वृक्षे फलमिवाऽऽगतम्॥
दग्धमेवाऽनुदहित हतमेवाऽनुहन्यते।
नर्यते नष्टमेवाऽथ लब्धव्यं लभते नरः॥
वुद्धिमन्तं कृतप्रज्ञं ग्रुश्रूषुमनस्र्यकम्।
दान्तं जितेन्द्रियं वाऽपि शोको न स्पृश्चते नरम्॥
वुद्धिमन्तं च मृदं च शूरं भीरुं किंवं जडम्।
दुर्वलं बलवन्तं च भाव्यर्थो भजते नरम्॥

# देवलः

इदं ममेति यत्स्वाम्यमात्मनोऽर्थेषु मन्यते। अजानंस्तदिनत्यत्वं ममत्विमिति तद्विदुः॥ अहमित्यभिमानेन यः क्रियासु प्रवर्तते। कार्यकारणयुक्तासु तदहंकारलक्षणम्॥

<sup>1</sup> भाव्यं नो भजते नरम्—ना and स.

अहंकारममत्वाभ्यां बध्यन्ते सर्वदेहिनः। संसारविनियोगेषु ताभ्यां मुक्तस्य मुच्यते॥

# मार्कण्डेयपुराणे

<sup>1</sup>यस्मिन् यस्मिन् ममत्वेन संवित् पुंसः प्रजायते । ततस्ततः समादाय दुःखान्येव प्रयच्छति ॥ मार्जारभक्षिते दुःखं यादृशं गृहकुक्कुटे। न तादृङ्ममताशून्ये कलविंकेऽथ मृषिके॥

### महाभारते

नाऽत्यक्तवा सुखमाप्तोति नाऽत्यक्तवा विन्दते पदम्।
नाऽत्यक्तवा चाऽभयः शेते त्यक्तवा सर्वं सुखी भव॥
हतो देशः पुरं दग्धं प्रधानः कुंजरो हतः।
लोकसाधारणेष्वेषु मिथ्याज्ञानेन तप्यते॥
प्रत्यूषपदहो राज्ञः सामान्यः सुखवासिभिः²।
ममेदमिति यो भावस्तस्य स प्रीतिकारकः॥
अपि च भवति मैथिलेन गीतं
नगरसुपाहितमग्निनाऽभिवीक्ष्य।
मम न खलु तुषोऽपि दह्यतेऽस्मिन्
खयमिदमाह किल स्म भूमिपालः॥
अनन्तं वत मे वित्तं पश्य मे नास्ति किंचन।
मिथिलायां प्रदीप्तायां न मे किंचन दह्यते॥

<sup>1</sup> ३८, ३.

<sup>2</sup> पुरवासिभिः ना and स.

### यङ्किरुवाच

आत्माऽपि चाऽयं न मम सर्वा वा पृथिवी मम।
यथा मम तथाऽन्येषामिति मत्वा न मे व्यथा॥
एष ब्रह्म प्रविष्ठोऽहं ग्रीष्मे शीतमिव केवलम्॥
शाम्यामि परिनिर्वामि सुखमासे च केवलम्॥
धेनुर्वत्सस्य गोपस्य स्वामिनस्तस्करस्य च।
पयः पिवति यस्तस्या धेनस्तस्येति निश्चयः॥

## देवलः

अहं ममेति चाऽऽत्मानं संसारे परिवर्तते । नाऽहं कश्चिन्न मे कश्चिदिति पर्यन्न बध्यते ॥

# विष्णुपुराणे

<sup>2</sup>अहं ममेत्यविद्येयं व्यवहारस्तथाऽनघ। परमार्थस्त्वसंलाप्यो गोचरे वचसां न सः॥

#### तथा

<sup>3</sup>अनात्मन्यात्मबुद्धिर्या अस्वे स्वमिति या मितः। अविद्यातरुसंभृति बीजमेतत् द्विधा स्थितम्॥ पश्चभृतात्मके देहे देही मोहतमोवृतः। अहमेतदितीत्युचैः कुरुते कुमितमितिम्॥ आकाशवाय्वग्निजलपृथिवीभ्यः पृथक् स्थिते। आत्मन्यात्ममयं भावं कः करोति कलेवरे॥

<sup>1</sup> हदम्, which is the *Sruti* expression—स. ना; but Udaipur Ms. has गृहम् in place of हदम्.

<sup>2</sup> ६, ८, 90.

<sup>3</sup> ६, ७, ११.

कलेबरोऽप्यभोग्यं हि गृहक्षेत्रादिकं च कः।
अदेहेऽनात्मिन प्राज्ञो ममेदमिति मंस्यते॥
इत्यं च पुत्रपौत्रादौ तदेहोत्थापिते तु कः।
करोति पण्डितः खाम्यमनात्मिन कलेबरे॥
सर्वं देहोपभोगाय कुरुते कर्म मानवः।
देहं चाऽन्यचदा पुंसः तदा बन्धाय तत्परम्॥
मृण्मयं हि यथा गेहं लिप्यते वै मृदंभसा।
पार्थिवोऽयं तथा देहो मृदं भोलेपनं स्थितिः॥
पश्चभूतात्मकैभीगैः पश्चभूतात्मकं वपुः।
अथाऽऽप्यते यदि ततः पुंसो गर्वोऽत्र किंकृतः॥

#### देवलः

आत्मवाधाकरं श्रुत्वा दृष्ट्वा वा प्रत्युपस्थितम् । उद्वेगो जायते यस्तु हृदये तद्भयं स्मृतम् ॥ तावद्भयस्य मेतव्यं यावद्भयमनागतम् । आगतं तु भयं दृष्ट्वा प्रहर्तव्यमभीतवत् ॥ भवितव्यं भवत्येव नास्ति कर्मव्यतिकृतिः । हृत्येवं दृष्टतत्वानां न कचिज्ञायते भयम् ॥ आत्मनोऽभ्युद्धयं दृष्ट्वा परस्य व्यसनानि वा । आनन्दो मानसो जातो हृषं इत्यभिधीयते ॥ सर्वद्रव्येष्वतीतेषु क्षणिकेषु धनेषु च । न हृषस्याऽवकाशोऽस्ति विमृश्य यदि पश्यसि ॥ माध्यस्थ्यमपि दोषाय परेषां व्यसनागमे । किं पुनर्मृदभावेन प्रमोदः परिवद्भवे ॥ यो वृथा चिन्तयेदर्थान् मनसा ह्यपरस्परान् । मोधचिन्तेति तामाहुर्द्धमकर्मोपधातिनीम् ॥

भोगैश्वर्यमदादीनि लोभाद्यः संस्मरेद्वथा। स मोघचिन्तयाऽऽत्मानं हन्ति बुद्धं च कर्म च॥ तस्मात् विदूरगां चिन्तां त्यक्त्वा शोकं च कर्मजम्। आरभेत शिवं कर्म ध्रुवं प्राप्तुं च सर्वशः॥ रागसङ्कल्पजान् ग्रन्थीन् हृदयेषु हढार्पितान्। उछियेत्तांस्तु मेधावी तत्वज्ञानासिनाऽद्भतम्। आत्मदोषक्षयोपायमनित्यामेध्यतां तनोः॥ हितं च सर्वभूतानां चिन्तयेन्मनसाऽसकृत्। एते मनोभवा दोषा द्वादशाऽशिवहेतवः॥ मोहादयः समाख्याता देवासुरविमोहनाः। तत्संयोगान्मनो ग्रप्ते ज्ञानधर्मप्रसङ्कतः॥ त्यागाच व्यसनादीनां हानिर्गच्छति मानसम्। अपकाराकरो वुद्धिं तमसाऽऽवृत्य सर्वदाः॥ प्रथमं जायते मोहो देहिनां हृदि पाप्मजः। मोहादुत्पचते रागो रागाद्वेषः प्रवर्तते ॥ त्रिभिरेतैर्भवत्येव पापं शारीरवाङ्मयम्। <sup>2</sup>तस्मान्हरीह सर्वेषु मानसे खपिति खयम्॥ सर्वान् दोषान् परित्यक्तं त्रीनेतान् प्रथमं त्यजेत्। 'अपरस्परान्' सातत्येनाऽपरापरान्।

## <sup>3</sup>महाभारते

ध्यायतो विषयान्यंसः सङ्गस्तेषृपजायते । सङ्गात्संजायते कामः कामात्कोधोऽभिजायते ॥

<sup>1</sup> भौगैश्वर्यधनादीनि—स and ना.

<sup>2</sup> ना. and स read तस्मात् वरीयस्सर्वेषु मानसेष्वपि तत् त्रयम्.

<sup>3</sup> भगवद्गीता, २, ६२-६३.

कोधाद्भवति संमोहः संमोहात्स्मृतिविभ्रमः।
स्मृतिनाशाद्बुद्धिनाशो बुद्धिनाशात्प्रणस्यति॥

तथा

एकः राजुर्न द्वितीयोऽस्ति कश्चित् अज्ञानतुल्यः पुरुषस्य राजन् । येनाऽऽवृतः कुरुते संप्रमत्तो घोराणि कर्माणि सुदारुणानि ॥ रागो द्वेषः काममोहौ पापानां चैव या किया। विचिकित्सा कोधमोहौ दंभोऽस्रया मदस्तथा॥ ईप्या हिंसा च मात्सर्ये कुत्सा तंद्रा तथैव च। अज्ञानमेतन्निर्दिष्टं तृष्णा मोहोपसेवनम् ॥ क्षमया क्रोधमुछिन्द्यात् कामं सङ्कल्पवर्जनात्। सत्वसंसेवनाद्वीरो निद्रामुछेत्तुमईति॥ अप्रमादाद्भयं भक्षेचासं क्षेत्रज्ञसेवनात्। ईप्यों द्वेषं च कामं च धैयेंण विनिवर्तयेत्॥ भ्रमं प्रमोहमावर्त्तमभ्यासाद्विनिवर्त्तयेत्। निद्रां च प्रतिमां चैव ज्ञानाभ्यासेन तत्ववित्॥ उपद्रवांस्तथा रोगान् हितजीर्णमिताञ्चनात्। लोमं मोहं च सन्तोषाद्विषयं तत्वदर्शनात्॥ अनुकोशादधर्मं च जयेद्धर्ममुपेक्षया। आयत्या च जयेदाशां दम्भं सङ्गविवर्जनात् ॥ अनिल्यत्वेन च स्नेहं क्षुघं योगेन पण्डितः। कारुण्येनाऽऽत्मनो मानं तृष्णां च परितोषतः॥ उत्थाय च जयेत्तन्द्रां वितर्के निश्चयाज्जयेत्। मौनेन बहुभाष्यं च शौर्येण च भयं त्यजेत्॥

द्रव्येषु समतीतेषु ये गुणास्तान्न चिन्तयेत्।
ताननाद्रियमाणस्तु स्नेहबन्धाद्विमुच्यते॥
दोषदर्शी भवेत्तत्र यत्र रागः प्रवर्तते।
अनिष्टवर्द्धितं पर्ययथा क्षिप्रं विवर्धते॥
दुःखोपघाते शारीरे मानसे वाऽप्युपस्थिताः।
यस्मिन्न शक्यते कर्तुं यत्नतस्तान्विचन्तयेत्॥
भैषज्यमेतदुःखस्य यदेतन्नाऽनुचिन्तयेत्।
चिन्तमानं हि नश्येति(?) भूयश्चाऽपि प्रवर्तते॥
प्रज्ञया मानसं दुःखं हन्याच्छारीरमौषधः।
एतद्विज्ञानसामध्यं निर्वतैः समतामियात्॥

#### तथा

यमर्थसिद्धिः परमा न हर्षये
तथैव काले व्यसनं न मोहयेत्।

सुखं च दुःखं च तथैव मध्यमं

निषेवते यः स धुरंधरो नरः॥

यां यामवस्थां पुरुषोऽधिगच्छेत्

तस्यां च मेधापरितप्यमानः।

एवं प्रवृद्धे प्रणुदेन्मनोजं

सन्तापमायासकरं शरीरे॥

धृत्वा शिश्रोदरं वश्ले पाणिपादं च चश्लुषा।

चश्लुःश्रोत्रेषु मनसा मनो वाचं च विद्यया॥

निद्रा सर्वात्मना त्याज्या स्त्रप्रदोषानवेक्षता।

स्त्रो हि रजसा देही तमसा चाऽभिभूयते॥

#### 11 90 11

# अथेन्द्रियजयः

<u>मनुः</u>¹

इन्द्रियाणां विचरतां विषयेष्वपहारिषु ।
संयमे यह्मातिष्ठेद्विद्वान् यन्तेव वाजिनाम् ॥
इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन दोषमुच्छत्यसंशयः ।
सित्रियम्य तु तान्येव ततः सिद्धिं नियच्छति ॥
न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति ।
हिवषा कृष्णवर्त्मेव भ्य एवाऽभिवर्द्धते ॥
न तथैतानि शक्यन्ते सित्रियन्तुमसेवया ।
विषयेषु प्रदुष्टानि यथा ज्ञानेन नित्यशः ॥
श्रुत्वा स्पृष्ट्वा च हृद्वा च सुकत्वा घृत्वा च यो नरः ।
न हृष्यित ग्लायित वा स विज्ञेयो जितेन्द्रियः ॥
इन्द्रियाणां तु सर्वेषां ययेकं क्षरतीन्द्रियम् ।
तेनाऽस्य क्षरित प्रज्ञा हतेः पादादिवोदकम् ॥

'कामो 'भिलाषः। 'कामानां 'काम्यानां 'विषयाणां ' द्याब्दादीनाम्। ' इति 'भीस्त्रा<sup>2</sup>।

<sup>1 2, 66, 93, 98, 94, 96, 94.</sup> 

<sup>2</sup> हतिः 'चर्मनिर्मितं उदकपात्रम्' इति कुल्ख्कः ।

#### महाभारते

न खल्वप्यरसज्ञस्य कामः कचन जायते।
अवणादर्शनाद्वाऽपि स्पर्शनाद्वाऽपि जायते॥
न त्वं स्मरिस वारुण्या लावकाणां च पक्षिणाम्।
ताभ्यां चाऽप्यिको भक्ष्यो न कश्चिदिह विद्यते॥
'अरसज्ञस्य' तज्जन्यसुखानभिज्ञस्य। [च]

#### तथा¹

²विषया विनिवर्तन्ते निराहारस्य देहिनः।
रसवर्जं रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा निवर्तते॥
यततो ह्यपि कौन्तेय पुरुषस्य विपश्चितः।
इन्द्रियाणि प्रमाथीनि हरन्ति प्रसमं मनः॥
तानि सर्वाणि संयम्य युक्त आसीत मत्परः।
वदो हि यस्येन्द्रियाणि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता॥
रागद्वेषविमुक्तैस्तु विषयानिन्द्रियेश्चरम्।
आत्मवद्यैर्विधेयात्मा प्रसादमधिगच्छति॥
प्रसादे सर्वदुःखानां हानिरस्योपजायते।
प्रसन्नचेतसो ह्याद्य बुद्धिः पर्यवतिष्ठते॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता, २, ५९-६१, ६३-६५.

<sup>2 &</sup>quot;इन्द्रियाणां आहारा विषयाः, निराहारस्य विषयेभ्यः प्रत्याहतेन्द्रियस्य देहिनो विषया विनिवर्तमाना रसवर्जम् विनिवर्तन्ते; रसो रागः, विषयरागो न निवर्तत इत्यर्थः। रागोऽप्यात्मस्त्ररूपं विषयेभ्यः परं सुखतरं हृष्ट्वा निवर्तते॥" (श्री रामानुजभाष्यम्).

<sup>&</sup>quot;यद्यपि विषयाः विषयोपलिक्षतानि विषयशब्दवाच्यानि इन्द्रियाणि निराहारस्य अनाहियमाणविषयस्य, काष्ट्रतपि स्थितस्य मूर्वस्यापि विनिवर्तन्ते देहिनः देहवतः रस-वर्जम् रसो रागो विषयेषु यः तं वर्जयित्वा। रसशब्दो रागे प्रसिद्धः 'स्वरसेन प्रवृत्तः, रसिकः रसज्ञः' इत्यादिदर्शनात्। सोऽपि रसो रखनारूपः सृक्षमः अस्य यतोः परं परमार्थतत्वं ब्रह्म दृष्ट्वा उपलभ्य 'अहमेव तत् ' इति वर्तमानस्य निवर्तते निर्वाजं विषयविज्ञानं संपद्यते इत्यर्थः" (श्री शाह्ररभाष्यम्).

इन्द्रियाणां विचरतां यन्मनोऽनुविधीयते । तदस्य हरति प्रज्ञां वायुनीविमवाऽम्भिसि ॥

'रसवर्जिमि 'त्यत्र रसो राग इति गीताभाष्यम् । 'परं दृष्टा 'परमात्मानं साक्षादवगम्य ।

# ²विष्णुपुराणे

मन एव मनुष्याणां कारणं वन्धमोक्षयोः। वन्धस्य<sup>3</sup> व्यसनासङ्गि मुक्तो निर्विषयात्मतः॥

# ⁴महाभारते

उद्धरेदात्मनाऽऽत्मानं नाऽऽत्मानमवसादयेत्। आत्मैव ह्यात्मनो वन्धुरात्मैव रिपुरात्मनः॥ वन्धुरात्माऽऽत्मनस्तस्य येनाऽऽत्मैवाऽऽत्मना जितः। अनात्मनस्तु शञ्जत्वे वर्त्तेताऽऽत्मैव शञ्जवत्॥ जितात्मनः प्रशान्तस्य परमात्मा समाहितः। श्रीतोष्णसुखदुःखेषु तथा मानापमानयोः॥

<sup>1</sup> This comment appears to show that Laksmidhara was conversant with the bhāsyas of both S'ankara and Rāmānuja, and that he leaned in his views to the latter since he explains परं दृष्ट्रा as परमात्मानं साक्षादवगम्य, an interpretation opposed to Advaita.

<sup>2</sup> ६, ७, २८.

<sup>3</sup> विषयासिङ्ग-स.

<sup>4</sup> भगवद्गीता, ६, ५—७.

#### 11 88 11

# अथ तत्वसृष्टिः

# तत्र देवलः

तत्र सांख्यानामेका मूलप्रकृतिः। सप्त प्रकृतिवि-कृतयः। <sup>1</sup>महदहंकारौ। पश्च तन्मात्राणि। षोडश विकाराः। <sup>2</sup>पश्चेन्द्रियाणि। अर्थाश्च पश्चभूतविशेषाश्च त्रयोदश कर-णानि। तेषां त्रीण्यन्तःकरणानि। दश बहिःकरणानि।

'पश्च पञ्चेन्द्रियाणि'पश्च बुद्धीन्द्रियाणि, पश्च कर्मेन्द्रि-याणि इत्येवं दश ।

'अर्था' रूपादयः। 'भूतविशेषाः' पृथिव्यादयः। तथा

अथ मूलप्रकृतिरव्यक्तं महानहंकारः। पश्च तन्मात्रा-णीति प्रकृतिविकृतयः। शब्दतन्मात्रं, स्पर्शतन्मात्रं, रूप-तन्मात्रं, रसतन्मात्रं, अगन्धतन्मात्रमिति। तन्मात्राणि द्विविधानि। इन्द्रियाणि मनो भृतविशेषाश्च विकाराः। चश्चःश्रोत्रघाणजिह्वात्वचो बुद्धीन्द्रियणि। रूपरसगन्धस्पर्शा-स्तेषामर्थाः। वाक्, पाणि, पाद, पायूपस्थाः कर्मेन्द्रियाणि।

<sup>1</sup> Omitted in Nagpur Ms. and Sarasvatibhavan Ms.

<sup>2</sup> पश्चपश्चेन्द्रियाणि—स. and ना.

<sup>3</sup> Omitted in Sarasvatibhavan Ms.

भाषणं किया गमनमुत्सर्गः प्रीतिरिति कर्मेन्द्रियार्थाः। वाय्वरन्यम्ब्वाकाश्चार्थव्यो भृतिवशेषाः। दशेन्द्रियाणि वुद्धयहंकारमनांसि च करणानि। तेषां मनोवुद्धचहंकारा-श्चार्यन्तःकरणानि दश बहिःकरणानि। इन्द्रियाणि च।

गुणसाम्यलक्षणमन्यक्तम् प्रधानं प्रकृतिः विधान-मित्यनर्थान्तरम् । अध्यवसायलक्षणो महान् ¹वुद्धिर्मतिरुप-लिधिरत्यनर्थान्तरम् । अभिमानलक्षणोऽहंकारो वैकारिकोऽहं-कारोऽभिमान इत्यनर्थान्तरम् । सत्तामात्रलक्षणानि तन्मा-त्राणि स्वानुग्रहलक्षणानीन्द्रियाण्यक्षाणीन्द्रियाण्युच्यन्ते । संकल्पलक्षणं मनः । इन्द्रियार्थलक्षणा विषयविशेषा मृता-नीत्यनर्थान्तरमिति ।

सर्वपूर्विका प्रकृतिः। प्रकृतेर्महानुत्पचते। महतोऽहं-कारः। अहंकारात्तन्माल्लाणि इद्रियाणि च।तन्मात्रेभ्यो विद्योषा इत्युत्पत्तिक्रमः।

'गुणसाम्यलक्षणं' सत्वरजस्तमसां साम्यमविकृति-त्वम् । तदेव लक्षणं यस्य तत्तथा ।

'सर्वपूर्विका' सर्वेभ्यः प्रथमा।

#### यमः

मनो बुद्धिरहंकारः खानिलाग्निजलानि भूः। एताः प्रकृतयस्त्वष्टौ विकाराः षोडशाऽपरे॥ श्रोत्नाक्षिरसनघाणत्वचः सङ्कल्प एव च। शब्दरूपरसस्पर्शगन्धवाक्पाणिपायवः॥

<sup>1</sup> स. omits मतिरुपलिधः

पादाबुपस्य इति ते विकाराः षोडशाऽपरे । चतुर्विशकमित्येतत् ज्ञानमाहुर्मनीषिणः ॥ पश्चविशकमव्यक्तं षिड्वाः पुरुषोत्तमः । ¹एतज्ज्ञात्वा सुमुच्यन्ते यतयः श्ञान्तबुद्धयः ॥ पश्चविशतितत्वज्ञो याति विष्णोः परं पदम् ।

#### याज्ञवल्क्यः²

बुद्धेरुत्पत्तिरव्यक्ता ततोऽहङ्कारसंभवः। तन्मात्रादीन्यहङ्कारादेकोत्तरगुणानि तु॥ शब्दस्स्पर्शश्च रूपं च रसो गन्धश्च तद्धुणाः। यो यस्मान्निःसृतश्चेषां स तस्मिन्नेव लीयते॥

'एकोत्तरगुणानि' एकेनैकेन गुणेन उत्तरोत्तरमधि-कानि आकाशादीनि भूतानि ।

# विष्णुपुराणे<sup>3</sup>

अन्यक्तं कारणं यत्तत् प्रधानमृषिसत्तमैः।
प्रोच्यते प्रकृतिः सूक्ष्मा नित्यं सदसदात्मकम्॥
<sup>4</sup>अन्यक्तं नाऽन्यदाधारममरमजरं ध्रुवम्।
श्रान्दस्पर्शविहीनं तद्रूपादिभिरसंहतम्<sup>5</sup>॥
त्रिगुणं तज्जगचोनिरनादिप्रभवाऽन्ययम्।
तेनाऽये सर्वमेवाऽऽसीद्यातं वै प्रलयादनु॥

<sup>1</sup> एतज्ज्ञात्वाऽऽशु मुन्यन्ते—ना and स.

<sup>2</sup> ३, १७९ : 'ग्रुणानि च' इति विज्ञानेश्वरपाठः : व्याख्यातं च—"च शब्दाह्वै-कारिकतेजसाभ्यां बुद्धिकर्मेन्द्रियाणां उत्पत्तिः" इति.

<sup>3 9, 2, 99-23, 24-62.</sup> 

<sup>4 &#</sup>x27;अक्षयं' इति मुद्रित (गोरखपुर) पुस्तके (पु. ७.)

<sup>5 &#</sup>x27;असंहितं' इति मु. पु.

वेदवादविदो विद्वत् नियता ब्रह्मवादिनः। पठन्ति चैतमेवार्थे प्रधानप्रतिपादकम् ॥ नाऽहो न राज्रिन नभो न भूमि-र्ज्ञासीत्तमो ज्योतिरभून्न चान्यत्। श्रोत्रादिबुध्यासुपलभ्यमेकं<sup>1</sup> प्राधानिकं ब्रह्म पुमांस्तदासीत्॥ प्रकृतौ संस्थितं व्यक्तमतीतः प्रलये तु यत्। तस्मात्प्राकृतसंज्ञोऽयमुच्यते प्रतिसश्चरः॥ अनादिर्भगवान् कालो नाऽन्तोस्य² द्विज विद्यते। अत्युच्छिन्नास्ततस्त्वेते खर्ग<sup>3</sup> स्थित्यन्तसंयमाः॥ गुणसाम्ये ततस्तस्मिन् पृथक् पुंसि व्यवस्थिते। कालखरूपरूपं तत् विष्णोः मैत्रेय वर्तते। ततस्तु तत् परं ब्रह्म परमात्मा जगन्मयः॥ सर्वगः सर्वभूतेदाः सर्वात्मा परमेश्वरः। प्रधानं पुरुषं वाऽपि प्रविद्य स्वेच्छया हरिः॥ क्षोभयामास संप्राप्तेः सर्गकाले व्ययाव्ययौ। यथा सन्निधिमात्रेण गन्धः श्लोभाय जायते॥ मनसो नोपकर्तृत्वात्तथाऽसौ परमेश्वरः। स एव क्षोभको ब्रह्मन् क्षोभ्यश्च पुरुषो मतः ॥ स सङ्कोचविकासाभ्यां प्रधानत्वेऽपि संस्थितः। <sup>6</sup>विकाराश्च खरूपैश्च ब्रह्मरूपादिभिस्तथा ॥

<sup>1</sup> बुद्धगानुलभ्यमिति—मु. पु.

<sup>2</sup> नाडतो for नान्तो in स.

<sup>3</sup> सर्गस्थित्यन्तसम्यमाः इति मु. पु.

<sup>4</sup> पुरुषो चापि इति मु. पु.

<sup>5</sup> पुरुषोत्तमः इति सु. पु.

<sup>6</sup> विकासाणुखरूपैश्व इति मु. पु.

व्यक्तस्वरूपश्च तथा विष्णुः सर्वेश्वरेश्वरः। गुणसाम्यात्ततस्तस्मात् क्षेत्रज्ञाधिष्टितान् मुने ॥ गुणव्यञ्जनसंभृतिः सर्गकाले द्विजोत्तम । प्रधानतत्वमुद्भृतं महान्तं तत्समावृणोत् ॥ सात्विको राजसश्चैव तामसश्च त्रिधा महान्। प्रधानतत्वेन समं त्वचा वीजमिवाऽऽवृतम् ॥ वैकारिकस्तैजसश्च भूतादिश्चेव तामसः। त्रिविधोऽयमहंकारो महत्तत्वादजायत ॥ भूतेन्द्रियाणां हेतुः स त्रिगुणत्वान्महामुने। यथा प्रधानेन महान् महता स तथाऽऽचृतः ॥ भूतादिस्तु विकुर्वाणः 1संगतात्मा त्रिकं ततः। ससर्ज राब्दतन्मात्रादाकारां राब्दलक्षणम् ॥ शब्दमात्रमथाकाशं भृतादिः समावृणोत्। आकाशस्त्र विक्रवीणः स्पर्शमात्रं ससर्ज ह ॥ वलवानभवद्वायस्तस्य स्पर्शो गुणो मतः। आकारां राब्दतन्मात्रं स्पर्शमात्रं समावृणोत् ॥ ततो वायुर्विकारेण रूपमात्रं ससर्ज ह। ज्योतिरुत्पद्यते वायुस्तद्रपगुणमुच्यते॥ स्पर्शमात्रस्ततो वायुरूपमात्रं समावृणोत्। ज्योतिश्चाऽपि विक्ववीणं रसमात्रं ससर्ज ह ॥ संभवन्ति ततोऽम्भांसि रसाधाराणि तानि तु। रसमात्राणि चाऽम्भांसि रूपमात्रं समावृणोत्॥ विप्रक्रवीणि चाम्भांसि गन्धमात्रं ससर्जिरे। संघातो जायते यस्मात् तस्य गन्धो गुणो मतः॥

<sup>1</sup> शब्दतन्मात्रकमिति मु. पु.

<sup>2</sup> Line missing in Udaipur Ms.

तस्मिस्तस्मिस्त तन्मात्रात्तेन तन्मात्रता स्मृता। तन्मात्राण्यविद्योषाणि अविद्योषास्ततो हि ते ॥ न शान्ता नाऽपि घोरास्ते न मूढा न विशेषिणः। भूततन्मात्रसंज्ञोऽयं¹ अहंकारातु तामसात्॥ तैजसानीन्द्रियाण्याहुर्देवा वैकारिका दश । एकाद्दां मनश्चाऽच देवा वैकारिकास्तथा2॥ त्वक् चक्षुर्नासिका जिह्ना श्रोत्रमत्र तु पश्चमम्। शब्दादीनामवाप्त्यर्थे बुद्धियुक्तानि वै द्विजः॥ पायूपस्थौ करौ पादौ वाक् च मैत्रेय पश्चमी। विसर्गशिल्पगत्युक्ति कर्म तेषां प्रचक्षते<sup>3</sup>॥ आकारावायुतेजांसि सिललं पृथिवी तथा। शब्दादिभिर्गुणैर्ब्रह्मन् संयुक्तान्युत्तरोत्तरैः॥ शान्ता मृढाश्च घोराश्च विशेषास्तेन ते स्मृताः। नानावीर्याः पृथगुभूतास्ततस्ते संहतिं विना ॥ नाऽदाक्तुवन् प्रजाः स्रष्टुमसमागम्य कृत्स्तदाः। समेलाऽन्योन्यसंयोगं परस्परसमाश्रयाः॥ एकसंघातलक्ष्याश्च संप्राप्यैक्यमशेषतः। पुरुषाधिष्ठितत्वाच अव्यक्ताऽनुग्रहेण च ॥ महदाचा विशेषान्ताः ह्यण्डमुत्पादयन्ति ते। <sup>4</sup>उत्ऋमेण विरुद्धं च जलबुद्बुदवत्समम्॥ भूतेभ्योऽण्डं महाबुद्धे बृहत्तदुदकेशयम्। प्राकृतं ब्रह्मरूपस्य विष्णोः स्थानमनुत्तमम् ॥

<sup>1</sup> In the three Mss. सर्गांड्यम् इति मु. पु.

<sup>2</sup> स्मृताः for तथा in मु. पु.

<sup>3</sup> च कथ्यते इति मु. पु.

<sup>4</sup> तत्क्रमेण इति मु. पु.

तन्नाऽव्यक्तखरूपोऽसौ व्यक्तरूपी जगत्पतिः। विष्णुर्ब्रह्मखरूपेण खयमेव व्यवस्थितः॥ मेरुरुल्बमभूत्तस्य जरायुश्च महीधराः। गर्भोदकं सुमुद्राश्च तस्याऽऽसन् सप्त चात्मनः॥ ¹अद्रिद्वीपसमुद्राश्च सञ्ज्योतिर्लोकसंग्रहः। तस्मिन्नण्डेऽभवद्विप्र सदेवास्ररमानवः॥ वारिवह्नचनिलाकाशैस्ततो भृतादिना बहिः। वृतैर्दशगुणैरण्डे भूतादि <sup>2</sup>महता तथा ॥ अव्यक्तेनाऽऽवृतो ब्रह्मन् तैः सर्वैः संहितो महान्। एभिरावरणैरण्डं सप्तभिः प्राकृतैर्वृतम् ॥ नारिकेलफलस्याऽन्तर्वीजं बाह्यदलैरिव। ज्रषत्रजोगुणं तत्र खयं विश्वेश्वरो हरिः॥ ब्रह्मा भृत्वा स जगतो विसृष्टौ संप्रवर्तते। सृष्टं च पालनुयुगं यावत् कालविकल्पना ॥ सत्वभुग् भगवान् विष्णुरप्रमेयपराक्रमः। <sup>3</sup>सर्गस्थित्यन्तकरणाद्वह्मविष्णुद्दीवात्मिकाम् । खसंज्ञां याति भगवान एक एव जनार्दनः॥ स्रष्टा सृजित चाऽऽत्मानं विष्णुः पाल्यं च पाति च। उपसंहरते चाऽन्ते संहर्ता च खयं प्रभुः॥ पृथिव्यापस्तथा तेजो वायुराकाशमेव च। सर्वेन्द्रियान्तःकरणं पुरुषाख्यं हि यज्जगत्॥

<sup>1</sup> साद्रिद्वीप इति मु. पु.

<sup>2</sup> भूतानि for भूतादि—स.

<sup>3</sup> १, २, ६६-७० ; सु. पु पाठः सृष्टिस्थित्यन्त इति.

स एव सर्वभूतेशो¹ विश्वरूपो यतोऽव्ययः।
²सर्गादिकं तु तस्यैव भूतस्थमुपकारकम्॥
स एव सृज्यः स च सर्गकर्ता
स एव पालयित च पाल्यते च।
ब्रह्माचवस्थाभिरशेषमूर्तिविष्णुर्वरिष्ठो वरदो वरेण्यः॥

#### [तथा<sup>3</sup>]

<sup>4</sup>महदादेर्विकारस्य विशेषान्तस्य संक्षये। कृष्णेच्छाकारिते तस्मिन् प्रवृत्ते प्रतिसश्चरे॥ आपो ग्रसन्ते वै पूर्वे भूमेर्गन्धात्मकं गुणम्। आत्तगन्धा ततो भूमिः प्रलयत्वाय कल्पते॥ प्रनष्टे गन्धतन्मात्रैर्भवत्युर्वी जलात्मिका⁵। अपामिष गुणो यस्तु ज्योतिषा लीयते तु सः॥

#### तथा

ज्योतिर्वायौ लयं याति यात्याकाशे समीरणः। आकाशं चैव भूतादि ग्रसते तं तथा महान्॥ महान्तमेभिः सहितं प्रकृतिर्श्रसते द्विज। गुणसाम्यसमुद्रिक्तमन्युनं च महामुने॥

- 1 भूतात्मा इति मु. पु.
- 2 संज्ञादिकम् इति स. मातृकायाम् (fol ३५.)
- 3 There should be ব্যা here to indicate a break in the quotation. The verses which follow are from the sixth ams'a, chapter 4, s'l. 13 ff.
  - 4 ६, ४, १३-१५, १७, ३२-४०.
  - 5 These three lines are omitted in the Ms.

आपस्तदा प्रवृद्धास्तु वेगवत्यो महाखनाः । सर्वमापूरयन्तीदं तिष्ठन्ति विचरन्ति च ॥ सिल्ळेनोर्मिमालेन लोका व्याप्ताः समन्ततः ।

[88

प्रोच्यते प्रकृतिहेंतुः प्रधानं कारणं परम्।
इत्येषा प्रकृतिः सर्वा व्यक्ताव्यक्तस्वरूपिणी ॥
व्यक्तस्वरूपमव्यक्ते तिस्मन् मैत्रेय लीयते।
एकः द्युद्धोऽक्षरो नित्यः सर्वव्यापी तथा पुमान् ॥
सोऽप्यंद्याः सर्वभृतस्य मैत्रेय परमात्मनः।
न सन्ति यत्र सर्वेद्रो नामजात्यादिकत्पनाः॥
सत्तामात्रात्मके¹ होये ज्ञानात्मन्यात्मनः परे।
स ब्रह्म तत्परं धाम परमात्मा स चेश्वरः॥
स विष्णुः सर्वमेवेदं यतो नाऽऽवर्त्तते यतिः।
प्रकृतिर्या मया रव्याता व्यक्ताव्यक्तस्वरूपिणी॥
पुरुषश्चाऽप्युभावेतौ लीयते परमात्मनि।
परमात्मा च सर्वेषामाधारः परमेश्वरः॥
विष्णुनाम्ना स वेदेषु वेदान्तेषु च गीयते।

# महाभारते

अक्षरोऽग्रे ततो वायुः वायोज्यीतिस्ततो जलम्। जलात्प्रसृता जगती जगत्यां जायते जगत्॥

# अथ श्रीरचिन्ता

तत्र देवमनुष्यतिर्यगनुवृतौ देवलः

तेषां त्रिविधो मूर्तिविद्योषो-चुतिमत्, सुगन्ध्यनिष्पाद्य-मनाविलमनिमिषमस्वेदं, श्लुतिपपासानिद्रालस्यवर्जितं, यथे-ष्टाकृतिवलसन्नहनमूर्जिस्व, निर्मलं, परमपुष्कलं, सुकृत-निमित्तं, देवताद्यारीरम्। अनित्यमद्युमं, सर्वरोगायतनं, दुः-खभाजनमनेकवाधमस्थिसंघातिद्यारास्तायुनद्धं, मांसाविष्ठप्तं, त्वक्पतिच्छन्नं, अन्नरसनानाद्योणितमेदोमांसमज्ञारेतःपि-तानिलश्लेष्मांत्रगुदबस्तियकृत्श्लीहक्केद स्वेद मूत्रपुरीष कृमि-पूर्णं, नवच्छद्रं, सन्तताश्रावं, केद्यरोमनखपर्यन्तं, दुर्गिध, नित्यसंस्कार्यं, जरामरणवद्यमिति मानुषद्यरिरम्। सन्त-तोद्विग्रमसंस्कारं, विधृतनिष्यदं, श्लुतिपपासावद्यं, मूढे-निद्रयगोचरं, दुष्कृतायनमज्ञानमकर्मण्यमिति तिर्यग्योनि-द्यरीरम्।

तथा²

इच्छा द्वेषस्सुखं दुःखं क्षुत्तृष्णा चेष्टितं भयम्। उत्पत्तिर्मरणं चेति सामान्यं सर्वदेहिनाम्॥

<sup>1</sup> स and ना omit स्वेद.

<sup>2</sup> Nagpur Ms. has तथा.

अवश्यं प्राणिनः सर्वे रमन्ते खासु योनिषु । असत्समाविशिष्टानां न जातिरिति निश्चयः ॥ अमेध्यमतिदुर्गन्धि निस्सारं दुःखभाजनम् । अध्रुवं बहुदुःखं च शरीरं गर्भवासिनाम् । विण्मूत्रकृमिसम्पूर्णे रोगायतनमातुरम्² । शरीरं यापयन्तीह सदा खानाशनादयः ॥ शय्या च क्रमणं स्थानमासनं च यथाक्रमम् । खजातिं न परित्यक्तुमिच्छन्ति प्राणिनः कचित् ॥ देही देहं परित्यज्य नेन्द्रस्थानमपीहते । तस्मात्कीटोऽपि जन्तृनां खजात्या रमते भृशम् ॥

'यथेष्टाकृतिबलसन्नहनं' यथेष्टं जातिसामर्थ्यावयव-संघाता यत्र तत्तथा।

> अस्थिस्थृणं स्नायुयुतं मांसद्दोणितलेपनम् । चर्मावनद्दं दुर्गन्धि पूर्णं मूत्रपुरीषयोः ॥ जराद्दोकसमाविष्टं रोगायतनमातुरम् । रजस्तलमनित्यश्च भूतावासमिमं त्यजेत् ॥

# विष्णुपुराणे

¹क शरीरमशेषाणां श्रेष्मादीनां समा च यः। क कान्तिशोभासौरभ्यं कमनीयादयो गुणाः॥ मांसास्थ्यस्यवसाप्यस्तायुविण्मूत्रसंहतौ। देहे चेत् पीतिमान् मूढो भविता नरकेऽपि सः॥

<sup>1</sup> भाजनम्—ना.

<sup>2 9, 90,</sup> ६२.

#### <sup>1</sup>मनुः

उद्गिजाः स्थावराः सर्वे बीजकाण्डप्ररोहिणः। ओषध्यः फलपाकान्ता बहुपुष्पफलोपगाः॥ अपुष्पाः फलवन्तो ये ते वनस्पतयस्स्मृताः। पुष्पिणः फलिनश्चैव वृक्षास्तूभयतः स्मृताः॥ गुच्छगुल्मं च विविधं तथैव तृणजातयः। <sup>2</sup>प्रतानाश्चैव वल्यश्च वीरुधः परिकीर्तिताः॥ तमसा बहुरूपेण वेष्टिताः कर्महेतुना। अन्तःसंज्ञा भवन्त्येते सुखदुःखसमन्विताः॥

#### महाभारते

जङ्गमानां च सर्वेषां शरीरे पश्च धातवः।
प्रत्येकशः प्रभिद्यन्ते यैः शरीरं विचेष्टितम्॥
त्वद्धांसं च तथाऽस्थीनि मज्जा लायुश्च पश्चमः।
इत्येतिदृह संख्यातं शरीरं पृथिवीमयम्॥
तेजोऽग्निश्च तथा कोधश्चश्चरूषमा तथैव च।
अग्निर्जरयते चाऽपि पश्चाऽऽग्नेयाः शरीरिणः॥
श्रोत्रं घाणमथाऽऽस्यं च हृदयं कोष्टमेव च।
आकाशात्प्राणिनामेते शरीरे पश्च धातवः॥
श्रेश्मपित्तमथ स्वेदो वसा शोणितमेव च।
इत्यापः पश्चधा देहे भवन्ति प्राणिनां सदा॥
प्राणात्प्राणयते प्राणी व्यानाद्वचानयते सदा।
गच्छत्यपानोऽर्वागेव समानो हृद्यवस्थितः॥
उदानादुङ्यसिति च ध्वनिभेदश्च जायते।
इत्येते वायवः पश्च चेष्टयन्ति च देहिनम्॥

<sup>1 9, 84-89.</sup> 

<sup>2 &#</sup>x27;बीजकाण्डरुहाण्येव प्रतानावल्य एव च' इति कुरुलूकपाठ:

# अथ देहश्रारीरविवेकः

#### तत्र राङ्घः

पृथिव्यापस्तथा तेजो वायुराकाशमेव च।
पश्चैतानि विजानीयान्महाभूतानि पण्डितः॥
श्रोत्रं चश्चः स्पर्शनं च रसनं घाणमेव च।
बुद्धीन्द्रियाणि जानीयात् पश्चैवाऽस्मिन् शरीरके॥
मनो बुद्धिस्ततश्चात्मा अव्यक्तं च तथैव च¹।
इन्द्रियेभ्यः पराण्याहुश्चत्वारि कथितानि तु॥
शब्दं रूपं तथा स्पर्शे रसं गन्धं तथैव च।
इन्द्रियाऽर्थे विजानीयात् पश्चैव सततं बुधः॥
इस्तपादाबुपस्थं च जिह्वा पायुस्तथैव च।
कर्मेन्द्रियाणि पश्चैव नित्यमस्मिन् शरीरके॥
चतुर्विशतितत्त्वानि एतानि कथितानि तु।
तथाऽऽत्मानं तु तं विद्धि पुरुषं पश्चविशकम्॥
²वालाग्रशतिमो भागः कल्पितस्तु सहस्रशः।
तस्याऽपि शतिमाद्गागाजीवः सूक्ष्म उदाहृतः॥

<sup>1</sup> अन्यक्तं चैवमेव च-ना. and स.

<sup>2</sup> स. बाला प्रहातियोभागः ; ना. बालप्रहा इति यो भागः

#### विष्णुपुराणे

<sup>1</sup>विष्णुशक्तिः परा प्रोक्ता क्षेत्रज्ञाख्या तथाऽपरा। अविद्याकर्मसंज्ञाऽन्या तृतीया शक्तिरिष्यते॥ यया क्षेत्रज्ञशक्तिः सा चेष्टिता तृप सर्वगा। संसारतापानखिलानवाप्रोत्यनुसन्ततान्॥ तया तिरोहितत्वाच शक्तिः क्षेत्रज्ञसंज्ञिता। <sup>2</sup>सर्वभूतेषु भूपाल तारतम्येन लक्ष्यते॥

³'विष्णुद्यक्तिः परा' ब्रह्मखरूपात् क्षेत्रज्ञाख्या। 'अपरा'जीवखरूपा ⁴मायाऽविद्याकर्मसंज्ञा।

#### ⁵मनुः

<sup>6</sup>अस्याऽऽत्मनः कारियता तं क्षेत्रज्ञं प्रचक्षते। यः करोति तु कर्माणि स भूतात्मोच्यते वुधैः॥ जीवसंज्ञोऽन्तरात्माऽन्यः सहजः सर्वदेहिनाम्। येन वेदयते सर्वं सुखं दुःखं च जन्मसु॥

'अस्याऽऽत्मनः' शरीररूपस्य आत्मार्थत्वादात्मशब्दो-ऽत्न गौणः<sup>7</sup>। 'कारियता' स्पन्दात्मिकासु चेष्टासु प्रवर्तियता। स्वप्रयत्नद्वारेण । 'भूतात्मा' पृथिव्यादिभूतसंघातत्वात् शरीरम्। 'जीवसं जोऽन्तरात्मा अन्यः' अन्तःकरणं मनो रूपं जीवोऽन्तरात्मा चाऽयमेव। 'तदर्थत्वात्' तस्य चान्तः-

<sup>1</sup> ६, ७, ६9.

<sup>2</sup> सर्वभूते तु-स.

<sup>3</sup> विष्णुशक्तिः परा परं ब्रह्मस्वरूपा—स. and ना.

<sup>4</sup> यया अविद्यया कर्मखरूपा-ना.

<sup>5 92, 92-93.</sup> 

<sup>6</sup> योऽस्यात्मनः कारयिता इति-मु. मनौ.

<sup>7</sup> शब्दोऽगौणः (१)—ना.

करणत्वात् । 'येन वेदयत' इति करणविभक्त्या निर्देशः । 'सहजः" आमोक्षप्राप्तेस्तत्संबन्धात् ।

## महाभारते

तत्र यः परमात्मा हि 'स नित्यं निर्शुणः स्मृतः। स हि नारायणो ज्ञेयः सर्वात्मा पुरुषो हि सः॥ न लिप्यते कर्मफलैः पद्मपत्रमिवाम्भसा। कर्मात्मा त्वपरो योऽसौ मोक्षवन्धैः स युज्यते॥ स सप्तदशकेनाऽपि राशिना युज्यते पुनः।

'सप्तदशकेन' दशेन्द्रियाणि मनो बुद्धिः प्राणाखाः पश्च वायव इत्यनेन गणेन ।

#### तथा

स चेतनं <sup>2</sup>जीवगुणं वदन्ति स चेष्टते च म्रियते च नित्यम्। ततः परं क्षेत्रविदो वदन्ति प्रावर्त्तययो सुवनानि सप्त॥

## तथा च महाभारते

तथा च भरद्वाज उवाच-

<sup>3</sup>यचित्रमारुतौ भूमिः खमापश्च शरीरिषु। जीवः किं लक्षणस्तवेत्येतदाचक्ष्व मेऽनध ॥ यदि प्राणायते वायुर्वायुरेव विचेष्टते। श्वसित्याभाषते चैव तस्माजीवो निरर्थकः॥

<sup>1</sup> सततं for सनित्यं—ना.

<sup>2</sup> यत्र गुणं for जीवगुणं-ना. and स.

<sup>3</sup> शां- १८५, ११.

¹यद्युष्मभावमाग्नेयो ह्यग्निना पच्यते यदि । अग्निर्जरयते चैव तस्माज्जीवो निरर्थकः ॥ जन्तोः प्रमीयमाणस्य जीवो नैवोपलभ्यते । ²वायुरेव जहात्येनमुष्मभावश्च नद्यति ॥ यदि वातोपमो जीवः संश्लेषो यदि वायुना । वायुमण्डलवद्द्द्येद्ग्लेत्सह मरुद्गणैः ॥

'वायुमण्डलवद्द्रयेदि'ति वातोपम जीवपक्षे दृषणम्<sup>3</sup>। 'वायुसंश्ठेषो जीव' इत्यत्र पक्षे वायुमण्डलवद्द्रयेदिति उत्कान्तिकालवातसमूह्वत् स्पर्शने नोपलभ्यत इत्यर्थः। '<sup>4</sup>गच्छेत्सह मरुद्गणे'रिति यां दिशं वायुसमूहाः यान्ति तां दिशं गच्छेत्, न चैवं धर्माऽधर्मवशेन स्वर्गनरक्षप्राप्तेः श्रुति-प्रतिपादितत्वात्। तथा—

#### भृगुरुवाच ।

<sup>5</sup>न पश्च साधारणमत्र किश्चित् शरीरमेको वहतेऽन्तरात्मा। स वेत्ति गन्धांश्च रसान् श्चितिश्च स्पर्शं च रूपं च गुणाश्च येऽन्ये॥ पश्चात्मके पश्चगुणप्रदर्शी स सर्वगात्रानुगतोऽन्तरात्मा।

<sup>1</sup> omits the verse beginning यद्युष्मभाव—वी. मि. मो., पृ. २२४.

<sup>2</sup> वायुरेष—वी. मि. मोक्ष., पृ. २२४ B,

<sup>3</sup> From here to नोपलभ्यते इत्यर्थः is missing in ना. and स.

<sup>4</sup> The explanation beginning 'गच्छेत्सहमरुद्गणैः' is appropriated by वी. मि. मो., पृ. २२५.

<sup>5</sup> शां, १८५, १७.

# स वेत्ति दुःखानि सुखानि चाऽत्र तद्विप्रयोगं तु न वेत्ति देहः॥

'न पश्चसाधारणं अत्र किश्चि'दिति नाऽत्र शरीरे पश्चभूतेष्वेकं भूतं साधारणम् गन्धायनेकार्थानुसन्धातृ वियते । अस्ति चाऽनेकार्थानुसन्धातृ अस्ति चाऽनेकानुसन्धानम् । अतः एतेभ्योऽन्योऽन्तरात्मा गन्धादीनामनुसन्धाता वियत इत्यर्थः । वहते धावति । 'अन्ये गुणाः' सुखादयः ।

#### याज्ञवल्क्यः¹

महाभूतानि सत्यानि यथाऽऽत्मापि तथैव हि।

2कोऽन्यं चैकेन नेत्रेण दृष्टमन्येन पर्यति॥
वाचं वाँ को विजानाति पुनः संश्रुत्य संश्रुतम्।
अतीताऽर्थे स्मृतिः कस्य को वा स्वमस्य कारकः॥
जातिरूपवयोष्ट्रत्तिवयादिभिरहङ्कृतः।

3राक्तः शब्दादिविषये कर्मणा मनसाऽपि वा॥

## तथा<sup>4</sup>

वेदैः शास्त्रैः सविज्ञानैर्जन्मना मरणेन च। आर्त्या गत्या तथाऽगत्या सत्येन ह्यन्तेन च॥ श्रेयसा सुखदुःखाभ्यां कर्मभिश्च शुभाशुभैः। निमित्तशाकुनज्ञानग्रहसंयोगजैः फरोः॥

<sup>1 3, 989-949.</sup> 

<sup>2 &#</sup>x27;कोऽन्यथैकेन' इति मिताचरावीरमित्रोदय पाठः सरखतीभवनमात्रकयाऽऽदृतः।

<sup>3 &#</sup>x27;शब्दादि विषयोगोगं कर्मणा मनसा गिरा' इति मिताचरापाठः ; मूलमातृकापाठः मित्रमिश्रेनाऽऽहतः ।

<sup>4</sup> A break is indicated by तथा—याज्ञ., ३, १७०-१७६.

तारानक्षत्रसंचारैर्जाग्रज्ञैः स्वमजैरपि ।
आकाशपवनज्ज्योतिर्जलभृतिमिरैस्तथा ॥

¹मन्वन्तरैर्युगप्राप्त्या ²मन्वन्तरफलैरपि ।

¹वित्तात्मानं वेद्यमानं कारणं जगतस्तथा ॥
अहंकारः स्मृतिर्मेधा द्वेषो वुद्धिः सुखं धृतिः ।
इन्द्रियान्तरसञ्चार इच्छा ³मरणजीविते ॥
स्वर्गः स्वभः स्वभावानां प्रेरणं मनसो गतिः ।
विमेषश्चेतनायत्त आदानं पाञ्चभौतिकम् ॥
यत एतानि लिङ्गानि दृश्यन्ते परमात्मनः ।
तस्मादिस्त परो देहादात्मा सर्वग ईश्वरः ॥

'एकनेत्रेणेति' एकेन चक्षुरिन्द्रियेण दृष्टं वस्त्वपरेण स्पर्शनेन्द्रियेण विजानाति । योऽहमद्राक्षं सोऽहं स्पृशामीति 'वित्ताऽऽत्मान 'मात्मानमेतैः कारणैर्विजानाति<sup>4</sup> ।

### महाभारते

यथैव कश्चित् परशुं गृहीत्वा
धूमं न पर्श्येत् ज्वलनं च काष्टे।

जतद्वल्लीरोदरपाणिपादच्लन्नं न पर्श्यन्ति ततो यदन्यत्॥
जन्यत्काष्टानि यदा विमत्थ्य
धूमं च पर्श्येज्ज्वलनं च काष्टे।

- 1 Missing in स.
- 2 'मन्त्रोषधिफलैरपि' इति मितात्तरापाठः, मित्रमिश्रेण च आहतः
- 3 'धारण' for मरण—मितात्तरापाठः
- 4 Cf. मिताचरा—"एकेन चक्किरिन्दियेण दृष्टं वस्तु अन्येन स्पर्शनेन्द्रियेण को विजानाति यमहं अद्राक्षं तमहं स्पृशामीति।"

मित्रमिश्र cites the explanation of विज्ञानेश्वर.

5 Omitted by ना. and स.

तद्वत्सवद्धिः स सदिन्द्रियत्वात् ध्रवं परं पद्यति स्वं खभावम् ॥ यथाऽऽत्मनोऽङ्गं पतितं पृथिव्यां स्वप्नान्तरे पद्यति चाऽऽत्मनोऽन्यत । श्रोत्रादियुक्तः सुमनाः सुबुद्धिः लिङ्गात्तदा गच्छति लिङ्गमन्यत ॥ यदिन्द्रियेस्तूपहितान् पुरस्तात् प्राणान गुणान संस्मरते चिराय। तेष्विन्द्रियेषु प्रहतेषु पश्चात्स-बुद्धिरूपात परमप्रभावः॥ यथेन्द्रियार्थान् युगपत् समस्तान् नाऽऽपद्यते क्रत्स्नमनल्पकाले। यथावलं सञ्चरते स विद्वान तस्मात्स एकः परमः शरीरी॥ यथा हिमवतः पार्श्वे पृष्ठं चन्द्रमसो यथा। न दृष्टपूर्व मनुजैर्न च तन्नास्ति तावता ॥ तद्वद्भृतेषु भूतात्मा सुक्ष्मो ज्ञानात्मवानसौ। अदृष्टपूर्वश्रक्षुभ्यां न चाऽसौ नास्ति तावता ॥ न शरीराश्रितो जीवस्तस्मिन्नष्टे विनश्यति। यथा समित्सु दग्धासु न प्रणइयति पावकः॥ न जीवनाशोऽस्ति हि देहनाशे मिथ्यैतदाहुर्मृत इत्यबुद्धाः। जीवस्तु देहान्तरगः प्रयाति दशार्द्धतेवास्य शरीरभेदः॥

<sup>1</sup> तत्रास्ति for तन्नास्ति—उ.

यथाऽचिषोऽग्नेः पवनस्य वेगाः
मरीचयोऽर्कस्य नदीषु चाऽऽपः।
गच्छन्ति चाऽऽयान्ति च सन्ततास्तु
तद्वच्छरीराणि शरीरिणां तु॥
'दशार्द्वता' पश्चता, मरणमित्यर्थः।

तथा¹

देहिनोऽस्मिन् यथा देहे कौमारं यौवनं जरा। तथा देहान्तरप्राप्तिर्धीरस्तत्र न मुद्धाति॥

तथा

नाऽसतो विद्यते भावो नाऽभावो विद्यते सतः।
उभयोरिष दृष्टोऽन्तस्त्वनयोस्तत्वदिशिभिः॥
अविनाशि तु तिद्विद्धि येन सर्वमिदं ततम्।
विनाशमव्ययस्याऽस्य न कश्चित् कर्तुमईति॥
अन्तवन्त इमे देहा निखस्योक्ताः शरीरिणः।
अनाशिनोऽप्रमेयस्य तस्माद्यध्यस्व भारत॥
य एनं वेत्ति इन्तारं यश्चैनं मन्यते इतम्।
उभौ तौ न विजानीतो नाऽयं इन्ति न इन्यते॥
न जायते म्रियते वा कदाचिन्
नाऽयं भूत्वा भविता वा न भूयः।
अजो निखः शाश्वतोऽयं पुराणो
न इन्यते इन्यमाने शरीरे॥
वेदाऽविनाशिनं नित्यं य एनमजमव्ययम्।
कथं स पुरुषः पार्थ कं घातयति इन्ति कम्॥

1 भगवद्गीता---२, १३, १६-२४.

वासांसि जीर्णानि यथा विहाय
नवानि गृह्णाति नरोऽपराणि ।
तथा द्याराणि विहाय जीर्णान्यन्यानि संयाति नवानि देही ॥
नैनं छिन्दन्ति दास्त्राणि नैनं दहति पावकः ।
न चैनं क्षेदयन्त्यापो न द्योषयति मारुतः ॥
अच्छेचोऽयमदाद्योऽय मक्षेचोऽद्योष्य एव च ।
नित्यः सर्वगतः स्थाणुरचलोऽयं सनातनः ॥
अव्यक्तोऽयमचिन्त्योऽयमविकार्योऽयमुच्यते ।

# <sup>1</sup>मार्कण्डेयपुराणे

सा वै मदालसा पुत्रं बालमुत्तानशायिनम् ।
उल्लापनच्छलेनाऽऽह रुदमानमविस्मयम्² ॥
शुद्धोऽसि रे तात न ते ऽस्ति नाम
कृतं हि तत् कल्पतयाऽधुनैव ।
पश्चात्मकं देहमिदं न तेऽस्ति³
नैवाऽस्य त्वं रोदिषि कस्य हेतोः ॥
न वा भवान् रोदिति विश्वजन्मा
शब्दोऽयमासाय महीसमूहम्⁴ ।
विकल्प्यमानो विविधेर्गुणारौऽ
र्गुणाश्च भौताः सकलेन्द्रियेषु ॥

<sup>1 24, 90-96.</sup> 

<sup>2</sup> अविस्वरमिति मुदित पुराणे (जीवान्दमुद्रिते).

<sup>3 &#</sup>x27;इदं तवैतत्' इति मु. पु., पृ. १५८.

<sup>4 &#</sup>x27;महीशस्तुम् ' इति. मु. पु., पृ. १५८.

<sup>5 &#</sup>x27;विकल्प्यमाना विविधा गुणास्तेऽगुणाश्च भौताः सकलेन्द्रियेषु ।' इति मु. पु. १५८.

भूतानि भूतैः परिदुर्वलानि
वृद्धिं समायान्ति यथैव पुंसाम्।
अन्नाम्बुपानादिभिरेवमस्य ने तेऽस्ति वृद्धिर्न च तेऽस्ति हानिः॥
त्वं कञ्चुके शीर्यमाणे निजेऽस्मिन्
वैवमूढभावं सहसा मा ब्रजेथाः।
शुभाशुभैः कर्मभिर्देहमेतन्
मदादिमूढैः कञ्चुकस्तेपिनद्धः॥
तातेति किश्चित् तनयेति किश्चित्
अम्बेति किश्चित् तनयेति किश्चित्।
ममेति किश्चित् ममेति किश्चित्
त्वं भूतसंघं बहुधा नयेथाः॥

#### ³तथा

यानं क्षितौ यानगतश्च देहो देहेऽपि चाऽन्यः पुरुषो निविष्टः। ममत्वमत्या न तथा यथा स्वे देहेऽतिमात्रं वत मृढतैषा॥

#### ⁵तथा

<sup>6</sup>मराकोदुम्बरेषीका मुञ्जमत्स्याम्भसां यथा। एकत्वेऽपि पृथग्भावस्तथा क्षेत्रात्मनो भवेत्॥

<sup>1</sup> कस्य for अस्य in मु. पु., १५८.

<sup>2 &#</sup>x27;तिसमिश्च देहे मूढतां मा बजेथाः ' इति मु. पु., १५८.

<sup>3</sup> Two Slokas are omitted by the text.

<sup>4 &#</sup>x27;ममत्वबुद्धिः ' इति. मु. पु., १७९.

<sup>5</sup> Corrected by बी. मि. मो., पृ. २३२ and ना. and स.

<sup>6 84, 94.</sup> 

' एकत्वेऽपि ' संश्लेषवद्योनैकत्वाभिमानेऽपि ।

## महाभारते

सत्वक्षेत्रज्ञयोरेवमन्तरं विद्धि सूक्ष्मयोः।
सृजतेति गुणानेक एको न सृजते गुणान्॥
ततो वै हृदयग्रन्थि वुद्धिचित्तमयं दृढम्।
विमुच्य सुखमासीत विमुक्तदिछन्नसंशयः॥

#### <sup>1</sup>याज्ञवल्क्यः

अहंकारेण मनसा गत्या कर्मफलेन च। शारीरेण च नाऽऽत्माऽयं मुक्तपूर्वः कथंचन॥ वर्त्याधारसेहयोगाद्यथा दीपस्य संस्थितिः। विक्रियाऽपि च हष्टैव अकाले प्राणसंक्षयः॥ <sup>2</sup>यदाणुमात्रको भूत्वा वीजस्थस्तु चरिष्णुना। समाविश्वति संस्रष्टस्तदा मूर्ति विमुश्चति॥

## ब्रह्माण्डपुराणे

<sup>3</sup>ततः प्रयाणकाले हि दोषैनैंमित्तिकैस्तथा। उष्मा प्रकुपितः काये तीव्रवायुसमीरितः॥ शरीरमुपवृत्याऽथ कृत्स्नान् दोषान् रुणद्धि वै। प्राणस्थानानि निर्भिन्दन् पुनर्मर्माण्यतीत्य च॥ शैत्यात् प्रकुपितो वायुरूद्धं च क्रमते ततः। स चाऽयं सर्वभूतानां प्राणस्थानेष्ववस्थितः॥

<sup>1 3, 958-954.</sup> 

<sup>2</sup> Not found in याज्ञवल्क्यस्मृति and वी. मि. मो.

<sup>3 8, 3, 58-59.</sup> 

तमसा संवृते ज्ञाने संवृतेषु च कर्मसु ।
सजीवोनाऽभ्यिष्टानाच्छक्यते मातरिश्वना ॥
स जीवश्चाव्यमानश्च कर्मभिः स्वैः पराक्रमैः ।
अष्टाङ्गां प्राणवृत्तिं तां सम्यग्व्यावयते पुनः ॥
शरीरं प्रजहत्येवं निरुष्ट्वासं ततो भवेत् ।
एवं प्राणैः परित्यक्तो मृत इत्यभिधीयते ॥
यथा वलाहकान् व्योग्नि खद्योतं च ततस्तुतः ।
पत्रयन्त्येवंविधं जीवं सिद्धा दिव्येन चक्षुषा ।

## <sup>3</sup>महाभारते

#### श्रीभगवानुवाच ।

ममैवांऽशो जीवलोके जीवभृतः सनातनः।
मनः षष्ठानीन्द्रियाणि प्रकृतिस्थानि कर्षति॥
शरीरं यदवाशोति यचाप्युत्कामतीश्वरः।
गृहीत्वैतानि संयाति वायुर्गन्धानिवाऽऽशयात्॥
श्रोतं चक्षुः स्पर्शनं च रसनं घाणमेव च।
अधिष्ठाय मनश्चाऽयं विषयानुपसेवते॥
उत्कामन्तं स्थितं वाऽपि भुञ्जानं वा गुणान्वितम्।
विमृदा नाऽनुपश्यन्ति पश्यन्ति ज्ञानचक्षुषः॥

#### तथा

पुरुषाधिष्ठिता बुद्धिस्तेषु भावेषु वर्त्तते । कदाचिह्नभते प्रीतिं कदाचिदनुशोचति॥

<sup>1</sup> This is also the reading of ना. and वी. मि. मो., पृ. २३२; स. reads सम्यग्वास्थते पुनः।

<sup>2 8, 3, 00.</sup> 

<sup>3</sup> भगवद्गीता, १५, ७-१०.

न सुखेन न दुःस्वेन कदाचिदिष वर्तते । इन्द्रियाणां खकार्येभ्यो अमादुपरमो यथा ॥ भवतीन्द्रियसंन्यासादथ खिषति वै नरः । इन्द्रियाणासुपरमात् मनोऽनुपरतं यथा ॥ सेवते विषयानेव तद्विन्यात् स्वप्नदर्शनम् ।

## ब्रह्माण्डपुराणे

<sup>2</sup>अतत्वदर्शनात्तत्वं त्रिविधं वध्यते सदा ॥ प्राकृतेन च वक्तेण<sup>3</sup> तथा वैकारिकेण च । दक्षिणाभिस्तृतीयेन बद्धोऽत्यन्तं विवर्द्धते ॥ इत्येते वै त्रयः प्रोक्ता बन्धा अज्ञानहेतवः । अनित्ये नित्यसंज्ञा च दुःखे च सुखदर्शनम् ॥ अस्वे स्वमिति च ज्ञानमञ्जूचौ शुचिनिश्चयः । रागद्वेषविवृद्धिश्च तद्ज्ञानसुदाहृतम् ॥

## देवलः4

प्रकृतिवन्धो, वैकारिकवन्धो, दक्षिणाबन्ध इति बन्ध-लयी। तत्राऽव्यक्तादिभिरष्टभिर्वन्धः प्रकृतिवन्धः। इन्द्रि-यैरिन्द्रियार्थेषु वन्धो वैकारिकवन्धः। इष्टापूर्तादिभिर्वन्धो दक्षिणाबन्धः। तत्र प्रकृतिषु वन्धो देवतानां दक्षिणाभि-राश्रमिणां वैकारैरन्येषां धर्मोऽज्ञानानि<sup>5</sup> च बन्धहेतवः।

<sup>1</sup> स्वकर्मभ्यः-स and ना.

<sup>2</sup> ४, २, ३७-४० ; अतत्वदर्शनात् सोऽथ—वी. मि. मो., पृ. २४१.

<sup>3</sup> चकेण for वकेण-वी. मि. मो., पृ. २४१, and स.

<sup>4</sup> वी. मि मो-- पृ., २४१-२४२.

<sup>5</sup> वी. मि. मो-ए., २४२.

### ¹महाभारते

सत्वं रजस्तम इति गुणाः प्रकृतिसंभवाः । निबध्नन्ति महाबाहो देहे देहिनमञ्ययम्॥ तत्र सत्वं निर्मलत्वात् प्रकाशकमनामयम्। सुखसङ्गेन बधाति ज्ञानसङ्गेन चाऽनध ॥ रजो रागात्मकं विद्धि तृष्णासङ्गसमुद्भवम् । तन्निबधाति कौन्तेय कर्मसङ्केन देहिनम् ॥ तमस्त्वज्ञानजं विद्धि मोहनं सर्वदेहिनाम्। प्रमादालस्यनिद्राभिस्तन्निबन्नाति भारत॥ सत्वं सुखे सञ्जयति रजः कर्मणि भारत। ज्ञानमावृत्य तु तमः प्रमादे संजयेत्यृत ॥ रजस्तमश्चाऽभिभूय सत्वं भवति भारत। रजः सत्वं तमश्चैव तमः सत्वं रजस्तथा ॥ सर्वद्वारेषु देहेऽस्मिन् प्रकाश उपजायते। ज्ञानं यदा तदा विद्यात् विवृद्धं सत्वमित्युत ॥ लोभः प्रवृत्तिरारंभः कर्मणामशमः स्पृहा। रजस्येतानि जायन्ते विवृद्धे भरतर्षभ ॥ अप्रकाशोऽपवृत्तिश्च प्रमादो मोह एव च। तमस्येतानि जायन्ते विवृद्धे कुरुनन्दन ॥ यदा सत्वे प्रबुद्धे तु प्रलयं याति देहभृत्। तदोत्तमविदां छोकानमलान् प्रतिपद्यते ॥ रजिस प्रलयं गत्वा कर्मसङ्गिषु जायते। तथा प्रलीनस्तमसि मृढयोनिषु जायते ॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता-१४, ५-१८.

<sup>2</sup> प्रकृतिहेतवः इति उदयपुरमातृकायाम्.

कर्मणः सुकृतस्याऽऽहुः सात्विकं निर्मलं फलम् । रजसस्तु फलं दुःखमज्ञानं तमसः फलम् ॥ सत्वात् संजायते ज्ञानं रजसो लोभ एव च । प्रमादमोहौ तमसो भवतोऽज्ञानमेव च ॥ ऊर्द्धं गच्छन्ति सत्वस्था मध्ये तिष्ठन्ति राजसाः । जघन्यगुणवृत्तिस्थाः ¹अधो गच्छन्ति तामसाः ॥

## मनुः²

सत्वं रजस्तमश्चैव त्रीन् विद्यादातमनो गुणान् ।

यैर्व्याप्येमान् स्थितो भावान् महान् सर्वानदोषतः ॥
यो यथैषां गुणो देहे साकल्येनाऽतिरिच्यते ।
स तदा तद्गुणप्रायं तं करोति द्यारीरिणम् ॥
सत्वं ज्ञानं तमोऽज्ञानं रागद्वेषौ रजः स्मृतम् ।
एतद्वचाप्तिमदेतेषां सर्वभ्ताश्चितं वपुः ॥
यच दुःखसमायुक्तमप्रीतिकरमात्मनः ।
तद्रजो प्रतिषं विद्यात् सततं हारि देहिनाम् ॥
यत्तु स्यान्मोहसंयुक्तं स व्यक्तविषयात्मकम् ।
अप्रतक्यमविद्येयं तमस्तदुपधारयेत् ॥
तत्र यत् प्रीतिसंयुक्तं किंचिदात्मिन लक्षयेत् ।
प्रशान्तिमव शुद्धाभं सत्वं तदुपधारयेत् ॥

<sup>1</sup> ना. follows S'ankara's reading वृत्तस्थाः ; स. adopts Rāmānuja's reading वृत्तिस्थाः ; Udaipur Ms. has वृद्धिस्थाः

<sup>2 92, 28-36.</sup> 

<sup>3</sup> यदैववामिति कुल्लूकपाठः

<sup>4 93, 30</sup> is omitted here by Laksmidhara and brought in later.

<sup>5</sup> प्रतिपम् इति कुल्लूकपाठः

त्रयाणामपि चैतेषां ग्रणानां यः फलोदयः। अथ्यो मध्यो जघन्यश्च तं प्रवक्षाम्यशेषतः॥ वेदाभ्यासस्तपो ज्ञानं शौचमिन्द्रियनिग्रहः। धर्मिकियाऽऽत्मचिन्ता च सात्विकं गुणलक्षणम् ॥ आरम्भरतिता¹ ऽधैर्यमसत्कार्यपरिग्रहः। विषयोपसेवा चाऽजस्रं राजसं गुणलक्षणम्॥ लोभः स्वमोऽधृतिः कौर्यं नास्तिक्यं भिन्नवृत्तिता। याचिष्णुता प्रमादश्च तामसं गुणलक्षणम् ॥ त्रयाणामपि चैतेषां गुणानां त्रिषु तिष्ठताम्। इदं सामासिकं ज्ञेयं क्रमशो गुणलक्षणम्॥ यत्कर्म कृत्वा कुर्वेश्च करिष्यंश्चैव लज्जते। तञ्ज्ञेयं विदुषा सर्वे तामसं गुणलक्षणम्॥ येनाऽस्मिन कर्मणा लोके ख्यातिं गच्छति पुष्कलाम्। न च शोचत्यसंपत्तौ तद्विज्ञेयं तु राजसम्॥ यत्सर्वे नेच्छति ज्ञातुं लज्जते न यदाचरन्2। येन तुष्यति चास्याऽऽत्मा तत्सत्वगुणलक्षणम् ॥ तमसो लक्षणं कामो रजसस्त्वर्थ उच्यते। सत्वस्य लक्षणं धर्मः श्रेष्टचमेषां यथाकमम् ॥

'सत्वं' ज्ञानमिलादि—'ज्ञानं' विवेकः। 'अज्ञानं' मोहः। 'उभयरूपं' रजः। 'रागद्वेष' राब्देनोभयकर्मयोग मुच्यते। सामान्यमेतदेषां लक्षणम् व्यापि सर्वप्राणिषु। अप्रतक्यें तर्कोऽनुमानम्, तदगोचरः। सात्विकं लक्षणमिति।

<sup>1</sup> आरम्भरुचिता इति कृष्लूकपाठः

<sup>2</sup> यत्सवेंगेच्छति ज्ञातुं यत्र लज्जति चाचरन् इति कुरुलूकपाठः

<sup>3 &#</sup>x27;यथोत्तरम् ' इति कुल्लूकपाठः

सत्वगुणमेतस्रक्षणिमत्यर्थः। 'आरम्भरतिता' कर्मणां का-म्यानां दृष्टार्थानां चाऽऽरंभाभिरतित्वम्। 'अधैर्यं' खल्पेप्यु-पद्भवहेतौ चेतसो ऽसमाश्वासः। 'असत्कार्यं' परिग्रहः। 'लोकशास्त्रविरुद्धकर्माचरणं' खल्पेऽप्यपराधे वैरानुबन्धः। 'भिन्नवृत्तिता' शीलभ्रंशः। 'याचिता' याचनशीलत्वम्।

## महाभारते<sup>1</sup>

आयुः सत्वबलारोग्यसुखप्रीतिविवर्द्धनाः । रस्याः क्लिग्धाः स्थिरा हृद्या आहाराः सात्विकप्रियाः॥ कट्वम्ललवणात्युष्णतीक्ष्णरूक्षविदाहिनः । आहारा राजसस्येष्टा दुःखशोकामयप्रदाः॥ यातयामं गतरसं प्ति पर्युषितं च यत्। उच्छिष्टमपि चाऽमेध्यं भोजनं तामसप्रियम्॥

# तथा²

मुक्तसङ्गोऽनहंवादी घृत्युत्साहसमन्वितः।
सिद्धचिसिद्धचोर्निर्विकारः कर्ता सात्विक उच्यते॥
रागी कर्मफलप्रेप्सुर्लुच्घो हिंसात्मकोऽद्युचिः।
³हर्षद्योकान्वितः कर्ता राजसः परिकीर्तितः³॥
अयुक्तः प्राकृतः स्तब्धः द्याठो नैष्कृतिकोऽलसः।
विषादी दीर्घसूत्री च कर्ता तामस उच्यते॥
बुद्धेभेंदं घृतेश्चैव गुणतस्त्रिविघं शृणु।
प्रोच्यमानमदोषेण पृथक्तवेन धनञ्जय॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता, १७, ८-१०.

<sup>2</sup> तथा omitted in the Mss. १८, २६-४०.

<sup>3</sup> Lacuna from this point in सरस्वतीभवन Ms.

प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च कार्याकार्ये भयाभये। वन्धं मोक्षं च या वेत्ति वृद्धिः सा पार्थ सात्विकी ॥ यया धर्ममधर्म च कार्य चाऽकार्यमेव च। अयथावत् प्रजानाति बुद्धिः सा पार्थ राजसी ॥ अधर्मे धर्ममिति या मन्यते तमसाऽऽवृता। सर्वार्थान् विपरीतांश्च बुद्धिः सा पार्थ तामसी॥ धृत्या यया धारयते मनःप्राणेन्द्रियक्रियाः। योगेनाऽव्यमिचारिण्या धृतिः सा पार्थ सात्विकी॥ यया तु धर्मकामार्थान् धृत्या धारयतेऽर्जुन । प्रसंगेन फलाकांक्षी घृतिः सा पार्थ राजसी॥ यया खप्नं भयं शोकं विषादं मदमेव च। न विमुश्रिति दुर्मेधा घृतिः सा पार्थ तामसी॥ सुखं त्विदानीं त्रिविधं शृणु मे भरतर्षभ। अभ्यासाद्रमते यत्र दुःखान्तं च नियच्छति ॥ यत्तद्ये विषमिव परिणामेऽमृतोपमम्। तत्सुखं सात्विकं पोक्तमात्मबुद्धिप्रसादजम्॥ विषयेन्द्रियसंयोगाद्यत्तदग्रेऽमृतोपमम् । परिणामे विषमिव तत्सुखं राजसं स्मृतम् ॥ यदग्रे चाऽनुबन्धे च सुखं मोहनमातमनः। निद्रालस्यप्रमादोत्थं तत्तामसमुदाहृतम्॥ न तदस्ति पृथिव्यां वा दिवि देवेषु वा पुनः। सत्वं प्रकृतिजैर्भुक्तं यदेभिः स्यात्त्रिभिर्गुणैः॥

<sup>1</sup> निगच्छति इति शांकरपाठः

# अथ जीवब्रह्मात्मभावः

#### <sup>1</sup>तत्र याज्ञवल्क्यः

<sup>2</sup>निश्चरन्ति यथा लोहपिण्डात्तप्तात् स्फुलिङ्गकाः। सकाशादात्मनस्तद्वदात्मानः प्रभवन्ति हि ॥ तत्राऽऽत्मा हि खयं किश्चित् कर्म किश्चित्खभावतः। करोति किञ्चिदभ्यासाद्धर्माधर्मीभयात्मकम्॥ निमित्तमक्षरः कर्ता बोद्धा ब्रह्म गुणी वशी। अजः रारीरग्रहणात् स जात इति कीर्त्यते ॥ सर्गादौ स यथाऽऽकादां वायुज्योतिर्जलं महीम्। सृजत्येकोत्तरगुणांस्तथाऽऽदत्ते भवन्नपि ॥ आहुत्याऽऽप्यायते सूर्यः सूर्याङ्गृष्टिरथौषधीः। तदन्नं रसरूपेण शुऋत्वमुपगच्छति ॥ स्त्रीपुंसयोस्तु संयोगे विद्युद्धे द्युक्रशोणिते। पश्च घातृन् स्वयं षष्ट आदत्ते युगपत् प्रभुः॥ इन्द्रियाणि मनः प्राणो ज्ञानमायुः सुखं धृतिः। धारणं प्रेरणं दुःखं इच्छाऽहंकार एव च ॥ प्रयत्न आकृतिर्वर्णः खरद्वेषौ भवाभवौ। तस्यैतदात्मजं सर्वमनादेरादिमिच्छतः॥

<sup>1 3,</sup> ६७-७४.

<sup>2</sup> निस्सरन्तीति मिताचरादृतपाठः

#### [<sup>1</sup>तथा]

यथा हि भरतो वर्णैर्वर्णयत्यात्मनस्तनुम्। नानारूपाणि कुरुते तथाऽऽत्मा कर्मजास्तनूः॥

## <sup>[2</sup>तथा]

आकशमेकं हि यथा घटादिषु पृथग्भवेत्। तथाऽऽत्मैकोऽप्यनेकश्च <sup>3</sup>जलपात्रेष्विवांऽशुमान्॥

[⁴तथा]

बुद्धीन्द्रियाणि सर्वाणि मनः कर्मेन्द्रियाणि च। अहंकारश्च बुद्धिश्च पृथिव्यादीनि चैव हि॥ अव्यक्त आत्मा क्षेत्रज्ञः क्षेत्रस्याऽस्य निगद्यते। ईश्वरः सर्वभूतानां <sup>6</sup>सदसत् सदसच यः॥

'आत्मानः प्रभवन्ति' ग्रुभाग्रुभकर्मवद्दोन स्थूल-श्रारीराभिमानिनो जायन्ते। ''खयं किंचित् करोति' हिता-हितप्राप्तिपरिहारार्थे खातंत्र्येण यावत् करोति। '' खभावतो' जाल्याग्रुपाधिवद्दोन यत् करोति यथोष्ट्रस्य कण्टकाशनशील-ताभ्यासवद्दोन। 'यर्तिकचित्' दानाध्ययनादीनि 'ग्रुणी'

<sup>1</sup> ३, १६२.

<sup>2 3, 988.</sup> 

<sup>3</sup> जलाधारे इति मिताचरापाठः

<sup>4 3, 906-909.</sup> 

<sup>5</sup> सार्थानि for सर्वाणि in printed या. मि.

<sup>6</sup> सन्नसन्सद्सच यः इति मु. मिताक्षरापाठः

<sup>7</sup> वी. मि. मोक्षप्रकाशः - पृ. २६७: -

<sup>&</sup>quot;स्वयं किञ्चिनृप्तः स्तन्यपानयोः अन्वयन्यतिरेकानुसन्धाननिरपेक्षस्सन् प्राग्भवी-यानुभवजन्यसंस्कारोद्भृतस्मरणादेव प्रवर्तितः स्वभावतो यद्दच्छया प्रयोजनामिसन्धिनिरपेक्षं पिपीलिकादिभक्षणं करोति " इति विज्ञानेश्वरः

<sup>8 &</sup>quot;स्वभावतः, जातिवशतः, यथोष्ट्रस्य कण्ठकाशनशीलता इति" कल्पतरः मुद्रितमिताक्षरायां तु पाठोऽन्यथा दस्यते.

शक्तिद्वारेण सत्वादिगुणयोगी 'वशी' खतन्त्रः। 'पश्च धातृन्' पश्च भूतानि। 'धृतिः' चित्तस्थैर्यम्। 'भवः' धनपुत्रादिसंपत्तिः। तद्विपर्ययश्चाऽभवः। 'भरतो' नटः। 'सर्वाणि' शब्दाद्यर्थसहितानि।

## ¹महाभारते

इदं शरीरं कौन्तेय क्षेत्रमित्यभिधीयते। एतचो वेत्ति तं प्राहुः क्षेत्रज्ञ इति तद्विदः॥ क्षेत्रज्ञं चाऽपि मां विद्धि सर्वक्षेत्रेषु भारत। क्षेत्रक्षेत्रज्ञयोर्ज्ञानं यत्तत् ज्ञानं मतं मम॥

#### <sup>2</sup>तथा

अनादिमत्परं ब्रह्म न सत्तन्नाऽसदुच्यते । सर्वतः पाणिपादं तत् सर्वतोऽक्षित्रिरोमुखम् । सर्वतः श्रुतिमञ्जोके सर्वमावृत्य तिष्ठति ॥

## [तथा<sup>3</sup>]

उपद्रष्टाऽनुमन्ता च भर्ता भोक्ता महेश्वरः। परमात्मेति चाऽप्युक्तो देहेऽस्मिन् पुरुषः परः॥

# [तथा]⁴

अनादित्वान्निर्गुणत्वात् परमात्माऽयमव्ययः। द्यारीरस्थोऽपि कौन्तेय न करोति न लिप्यते॥ यथा सर्वगतं सौक्ष्म्यादाकादां नोपलिप्यते। सर्वत्राऽवस्थितो देहे तथाऽऽत्मा नोपलिप्यते॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता, १३, १-२.

<sup>2</sup> भगवद्गीता, १३, १२-१३.

<sup>3</sup> भगवद्गीता, १३, २२.

<sup>4</sup> भगवद्गीता, १३, ३१-३३.

यथा प्रकाशयत्येकः कृत्स्तं लोकमिमं रविः। क्षेत्रं क्षेत्री तथा कृत्स्तं प्रकाशयति भारत॥

#### तथा (?)

<sup>1</sup>एष सर्वेषु भूतेषु ग्रहात्मा न प्रकाशते । इश्यते त्वम्यया बुद्धचा सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभिः॥

## <sup>2</sup>तथा

आश्चर्यवत् पर्यित कश्चिदेन-माश्चर्यवद् वदित तथैव चाऽन्यः। आश्चर्यवचैनमन्यः शृणोति श्चत्वाऽप्येनं वेद न चैव कश्चित्॥

#### याज्ञवल्क्यः<sup>3</sup>

यद्येवं स कथं ब्रह्मन् पापयोनिषु जायते ।

<sup>4</sup>ईश्वरः स कथं भावैरिनष्टः संप्रयुज्यते ॥

करणैरिन्वतस्याऽपि पूर्वज्ञानं कथश्च न ।

वेत्ति सर्वगतां कस्मात्सर्वगोऽपि न वेदनाम् ॥

## [<sup>6</sup>तथा]

रजसा तमसा चैव<sup>7</sup> समाविष्टो भ्रमन्निह। भावैरनिष्टैः संयुक्तः संसारं प्रतिपद्यते॥

- 1 कठोपनिषत्, ३, १२; 'तथा' is wrong as it is not found in the Gitā.
- 2 भगवद्गीता, २, २९.
- 3 ३, १२९-
- 4 Lacuna in Sarasvatibhavan Ms. ends here.
- 5 अनिष्टैः इति मिताचरापाठः
- 6 3, 980-983.
- 7 एवं इति मिताचरापाठः

मिलनो हि यथाऽऽदश्चों रूपालोकस्य न क्षमः।
[तथाऽविपककरण आत्मज्ञानस्य न क्षमः]
के देविरौ यथाऽपके मधुरः सन्नसोऽपि न ॥
प्राप्यते ह्यात्मिन तथा नाऽपककरणे ज्ञता।
सर्वाश्रयां निजे देहे देही विन्दति वेदनाम्॥
योगी युक्तश्च सर्वासां यो न चाऽऽमोति वेदनाम्।

'यचेवं सित' यचात्मैव जीवभावं भजते, तर्ह्यसौ पापयोनिषु शूकरादिकासु जायते।

'यद्येव' मिलादिनोक्तप्रश्नत्रये ऋमेणोत्तरमाह— 'रजसा तमसा चे'लादिना।

'कट्टेर्वारौ' तिक्तकर्कटिकायाम्। 'निजदेहे' खकर्मोपा-र्जितदारीरे। 'योगी युक्तश्चे'त्यादि यश्च योगी युक्तो भवति सर्वासां वेदनानां वेदिता भवति। न च दुःखोपभोक्तेत्यर्थः।

## ब्रह्मपुराणे

एक एव परात्माऽसौ द्विघा भिन्नस्तु दृइयते।
भोक्ता भोज्यं च लोकेऽस्मिन् स एव परमेश्वरः॥
कुर्वन्त्यचेतनाः कर्म देहेन्द्रियगुणाः समाः।
चेतनस्तद्घिष्ठाता शान्तात्मा न करोत्यसौ॥
चलत्यचेतनं शस्त्रं ग्रामके निकटस्थिते।
देहे च करणग्रामे चेष्टते तद्घिष्ठितः॥
आदित्येऽभ्युदिते लोकः कर्माणि कुरुते रविः।
2न तानि कुरुते नाऽन्यत् कारयत्यपि कुत्रचित्॥

<sup>1 [ ]</sup> missing in the Mss.

<sup>2</sup> Four lines from this are confused in H.

किन्तु खभाव एवैष नैत्यिकः सूर्यलोकयोः। चिन्मात्रः सूर्यवद्ज्ञेयो लोकवत् करणान्यपि ॥ चैतन्यबोधितस्याऽपि ममतामूर्छितस्य च। प्रभवे सुखदुःखेषु भावना मनसो भवेत्॥ द्रष्टृत्वे चाऽऽत्मकर्तृत्वे भोक्तृत्वे कर्मणामपि। उत्तमाधममध्यानां ममाऽहमिति मूढवत्॥ सर्वगोऽपि दारीरस्थस्तद्ज्ञानमनुवर्त्तते । नानाविधानां वर्णानां वर्णे धत्ते सुनिर्मलः॥ स्फटिको न च ते तस्मादुत्पन्नास्तेऽपि नाप्यसौ। रजस्तमोभ्यां तत्वस्य यथोपाधिश्च निर्मितः॥ तस्य भारं विसुर्धत्ते न ते तस्य न तस्य सः। चले चलः स्थिरे तिष्टंस्तोये चन्द्रार्कविम्बवत्॥ आत्मा तु करणग्रामे दृश्यते न च तत्तथा। अदृरयो दृरयतामेति राहुश्चन्द्रार्कमण्डले॥ आत्मा सर्वगतो बुद्धौ इइयते चाऽपि संस्थितः। दर्शने निर्मले लोको निश्चेतन्यैः खमाननम्। पञ्चलात्मानमात्माऽयं निर्मलायां धियि त्विय ॥ वर्णाश्रमास्तथा वासः स्वर्गे नरक एव च। पुरुषस्य न सन्त्येते परमात्मनः कुत्रचित् ॥ दृश्यते च जगद्रूपमसत्यं सत्यवन्मुषा। तोयवत् मृगतृष्णास्तु तथा मरुमरीचिषु ॥ एक एव सूर्यो बहुधा जलाधारेषु दृइयते। आभाति परमात्मैव सर्वाधारेषु संस्थितः॥ <sup>1</sup>ब्रह्म चैव शरीरेषु बाह्ये चाऽभ्यंतरे स्थितम्। आकाशमिव क्रम्भेषु बुद्धिगम्यं न चाऽन्यथा॥

<sup>1</sup> ब्रह्म सर्व शरीरेषु इति ना.

एवं सित यया बुद्धचा देहोऽहमिति मन्यते। अनात्मनात्मनो भ्रान्या सा स्यात् संसारवन्धना ॥ सर्वैविकल्पैर्हीनस्तु द्युद्धो बुद्धोऽजरामरः। प्रशान्तो व्योमवद् व्यापी चैतन्यात्मा सकृत्प्रसुः॥ द्यार्करा गुडखण्डा वा यथैवेक्षुरसोद्भवाः। तथाऽवस्थाग्रभेदाश्च बहुरूपा इहाऽऽत्मनः॥ प्राणोऽचिरादविज्ञानमन्तर्याम्यविकारकः। देशकालशरीराग्निं तस्याऽवस्थाभिधांनवत् ॥ प्राणाचनन्तभेदैश्च खमात्मानं तु जालवत्। विद्वत्य संहरत्येष क्रीडमानः खयं हरिः॥ अप्राप्तैरादिमध्यान्तेर्भ्रमभूतेस्त्रिभिः सदा। जाग्रत्स्वप्रसुषुप्तैश्च छादितं विश्वतेजसम्॥ तुर्घे तु परमात्मानमव्यक्तं शाश्वतं पदम्। ज्ञेया जाग्रदवस्था च प्रजागरणजाग्रवत्॥ स्वप्रावस्था च हृद्रचोन्नि सृक्ष्मनाडचा स्थितस्य च। देहेन्द्रियगुणानां च परित्यागः सुषुप्रता॥ संबोधः सर्वभावानां तुर्ये चिन्मात्रमुच्यते। धूमाभ्रधूलिभिर्व्योम यथा न मलिनीयते॥ प्राकृतैरपमृष्टो न विकारैः पुरुषस्तथा। यथैकस्मिन् घटाकादो मलैर्धूमादिभिश्चिते॥ नाऽन्ये यान्ति मलिनतां दूरस्थाः कुत्रचित्कचित्। तथा द्वन्द्वैरनेकैश्च जीवे च मलिनीकृते॥ एकस्मिन्नाऽपरे जीवा मिलनाः सन्ति कुत्रचित्।

'भोज्यं' पृथिव्यादि विकारजातम्। 'शस्त्रं'लोहम्। 'तत्स्वभावानुगं मनः' स्वभावानुगः। 'धियि'बुद्धौ महत्तत्वे । 'अभिधानवत्' देवदत्तादिनामवत् । 'दूरस्थाः' घटाकाशाः ।

#### तथा

एकस्मादेव चैतन्याजाताः क्षेत्रज्ञजातयः।
लोहात् ज्वलनसन्दीप्तान्मरीचय इवाऽऽस्तृताः॥
विभागत्यागसंयोगजन्ममृत्युसमागमैः।
वर्जितः सर्वभृतात्मा नभः कुंभेष्ववस्थितः।
तत्र सक्तस्तु पुरुषो वध्यते प्रकृतेर्वशात्॥
चौरसंसर्गदोषेण बध्यते शीलवानिव।
तुषारो बुद्वदः फेनो जलस्य सहजास्त्रयः॥
अग्नेर्धृमस्तथा विष्णोर्मायेषा सहजा सदा।
एतां विमोहनिर्धक्तां मायां द्वैतस्वरूपिणीम्¹॥
अद्वैतं भावयेद्वस्य सकलं निष्कलं सदा।

## <sup>2</sup>महाभारते

#### श्रीभगवानुवाच ।

प्रकृतिं पुरुषं चैव विद्वचनादी उभाविष । विकारांश्च गुणांश्चैव विद्वि प्रकृतिसंभवान् ॥ कार्यकारणकर्तृत्वे हेतुः प्रकृतिरुच्यते । पुरुषः सुखदुःखानां भोक्तृत्वे हेतुरुच्यते ॥ पुरुषः प्रकृतिस्थो हि संक्ते प्रकृतिजान् गुणान् । कारणं गुणसङ्गोऽस्य सदसयोनिजन्मसु ॥

<sup>1 &</sup>quot; एतां व्यामोहिनीं व्यक्तां मायां वै तस्य रूपिणीम् " इति ना.

<sup>2</sup> भगवद्गीता, १३, १९-२१.

¹प्रकृतिस्तेजोबन्नलक्षणा प्रवाहरूपेणाऽनादिः, सर्गः पुनः प्रलयः पुनरिति संसारस्याऽनादित्वात्। पुरुषः परमात्मांशोऽनादिरभिन्नोऽपि सन् परमार्थतो न कदाचिद्वचक्त-पूर्वः। 'कर्माऽविद्याभ्यामि'ति, कार्यं शरीरं, कारणानीन्द्रि-याणि, तयोः कर्तृत्वे निर्वर्तकत्वे प्रकृतिः कारणं। एतेन भोग्य-वर्गः सर्वः प्रकृतितो जायत इत्युक्तं भवति। 'प्रकृतिस्थः' कार्यकारणसङ्घातस्थः। 'सुंक्ते 'प्रकृतिजान्' प्रकृतितो-जातान् सुखदुःखमोहान् सुंक्ते। 'गुणेषु' कार्यकारण-लक्षणेषु 'सङ्गो' विपरीतग्रहोऽहंममेति प्रलयः सदसद्योनि-प्राप्तिषु कारणमित्यर्थः। 'सद्योनयो' देवाद्याः, 'असद्योनय' स्तिर्यगाद्याः, मध्ययोनयस्तु मनुष्या इति।

# <sup>3</sup>तथा

भूमिरापोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च। अहंकार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्ट्रधा॥ अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम्। जीवभूतां महाबाहो ययेदं धार्यते जगत्॥ एतचोनीनि भूतानि सर्वाणीत्युपधारय। अहं कृत्लस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा॥

<sup>1</sup> वी. मि. मोक्षप्रकाश, पृ. २६३—"कल्पतरुस्तु—प्रकृतिस्तेजोवन्नलक्षणा अनादिः पुनस्सर्गः पुनः प्रलय इति प्रवाहरूपेण। पुरुषो जीवः अनादिः प्रमात्मनोंऽशो-ऽभिन्नोपि सन्नविद्यया पूर्वं न कदाचिद्व्यक्त इति व्याचरव्यौ".

<sup>2</sup> वी. मि. मोक्षप्रकाश, पृ. २६३—"प्रकृतिर्माया। सा मिथ्यैव। तादात्म्येनोपगमः। 'प्रकृतिस्थ' इति माध्यकारः। कार्यकारणसङ्घातस्थ इति कलपतरुः; "'प्रकृतिस्थः', प्रकृतिसंख्यः" इति श्रीरामानुजभाष्ये; "'प्रकृतिस्थः' प्रकृतौ अविद्यालक्षणायां स्थितः प्रकृतिस्थः" इति श्रीशाङ्करभाष्ये.

<sup>3</sup> भगवद्गीता, ७, ४-७.

मत्तः परतरं नाऽन्यत् किञ्चिदस्ति घनञ्जय ।

मिय सर्वमिदं प्रोतं सूत्रे मणिगणा इव ॥

¹ये चैव सात्विका भावा राजसास्तामसाश्च ये ।

मत्त एवेति तान्विद्धि न त्वहं तेषु ते मिय ॥

त्रिभिर्गुणमयैर्भावैरेभिः सर्वमिदं जगत् ।

मोहितं नाऽभिजानाति मामेभ्यः परमञ्ययम् ॥

दैवी होषा गुणमयी मम माया दुरत्यया ।

मामेव ये प्रपचन्ते मायामेतां तरन्ति ते ॥

न मां दुष्कृतिनो मृदाः प्रपचन्ते नराधमाः ।

माययाऽपहृतज्ञाना आसुरं भावमाश्रिताः ॥

#### [तथा]

²मया ततिमदं सर्वं जगदव्यक्तम्तिना।
मत्थानि सर्वभ्तानि न चाऽहं तेष्वविश्यतः॥
न च मत्थानि भ्तानि पर्य मे योगमैश्वरम्।
भृतभृन्न च भृतस्थो ममाऽऽत्मा भृतभावनः॥
यथाऽऽकाशस्थितो नित्यं वायुः सर्वत्रगो महान्।
तथा सर्वाणि भृतानि मत्थानीत्युपधारय॥
सर्वभृतानि कौन्तेय प्रकृतिं यान्ति मामिकाम्।
कल्पक्षये पुनस्तानि कल्पादौ विस्जाम्यहम्॥
प्रकृतिं खामवष्टभ्य विस्जामि पुनः पुनः।
भृतग्रामिमं कृत्समवशं प्रकृतेवंशात्॥
न च मां तानि कर्माणि निवधन्ति धनञ्जय।
उदासीनवदासीनमसक्तं तेषु कर्मस्र॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता, ७, १२-१५.

<sup>2</sup> भगवद्गीता, ९, ४-१३.

मयाऽध्यक्षेण प्रकृतिः स्त्यते सचराचरम्। हेतुनाऽनेन कौन्तेय जगद्विपरिवर्त्तते ॥ अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम्। परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम् ॥ मोघाद्या मोघकर्माणो मोघज्ञाना विचेतसः। राक्षसीमासुरीं चैव प्रकृतिं मोहिनीं श्रिताः॥ महात्मानस्तु मां पार्थ दैवीं प्रकृतिमाश्रिताः। भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भूतादिमव्ययम्॥

### [तथा]

¹अजोऽपि सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्वरोऽपि सन्।
प्रकृतिं खामवष्टभ्य सम्भवाम्यात्ममायया ॥
यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत।
अभ्युत्थानमधर्मस्य तदाऽऽत्मानं सृजाम्यहम् ॥
परित्राणाय साधृनां विनाशाय च दुष्कृताम्।
धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे॥

'जीवभूतां' जीवत्वं प्राप्ताम् । भोक्तृत्वेनाऽवस्थितां चेतनाम् । 'प्रोतं' प्रथितम् ।

## विष्णुपुराणे

<sup>2</sup>विस्तारः सर्वभूतस्य विष्णोर्विश्वमिदं जगत्। द्रष्टव्यमात्मवत्तस्मादभेदेन विचक्षणैः॥

#### तथा

<sup>3</sup>ज्ञानस्वरूपमखिलं जगदेतदबुद्धयः। अर्थखरूपं पश्यन्तो भ्राम्यन्ते मोहसंष्ठवे॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता, ४, ६-८.

<sup>2 9, 26, 68.</sup> 

<sup>3 9, 4, 80.</sup> 

<sup>1</sup>ज्योतींषि विष्णुर्भवनानि विष्णुः वनानि विष्णुर्गिरयो दिशस्य। नचः समुद्राश्च स एव सर्वे यदस्ति यन्नाऽस्ति च विप्रवर्षे ॥ ज्ञानखरूपो भगवान यतोऽसा-वशेषमूर्तिर्ने च वस्तुभृतः। ततो हि शैलाव्धिधरादिभेदान जानीहि विज्ञानविज्मिभतानि॥ यदा तु शुद्धं निजरूपि सर्वे कर्मक्षये ज्ञानमपास्तदोषम्। तदा हि सङ्कल्पतरोः फलानि भवन्ति नो वस्तुषु वस्तुभेदाः॥ वस्त्वस्ति किं क्रज्ञचिदादिमध्य-पर्यन्तहीनं सततैकरूपम्। यचाऽन्यथात्वं द्विज याति भूयो न तत्तथा तत्र कुतो हि तत्वम् ॥ <sup>2</sup>मही घटत्वं घटतः कपालिकाः कपालिका चूर्णरजस्ततोऽणुः। जनैः स्वकर्मस्तिमितात्मनिश्चयै-रालक्ष्यते ब्रूहि किमन्न तत्वम्<sup>3</sup>॥ तस्मान्न विज्ञानमृतेऽस्ति किश्चित कचित् कदाचित् द्विज वस्तुजातम्।

<sup>1</sup> विष्णुपुराण (गोरखपुर) २, १२, ३८-४७.

<sup>2</sup> Sentence confused in all three manuscripts: restored from printed वि. पु.

<sup>3</sup> वस्तु इति मु. पु., पृ. १७५.

विज्ञानमेकं निजकर्मभेद-विभिन्नवृत्तैर्वहघाऽभ्यपेतम्॥ ज्ञानं विशुद्धं विमलं विशोक-मरोषलोभादि निरस्तसंज्ञम्। एकं सदेकं परमं परेशः स वासदेवोऽस्ति यतो न किश्चित् ॥ सद्भाव एवं भवतो मयोक्तो ज्ञानं यथा सत्यमसत्यमन्यत्। एतत्त् यत् संव्यवहारभूतं तत्राऽपि चोक्तं भवनाश्रितं ते॥ यज्ञे पद्मवीहरदोष ऋत्विक् सोमः सुराः स्वर्गमयश्च कामः। इत्यादिकर्माश्रितमार्गेहष्टं भूरादिभोगाश्च फलानि तेषाम्॥ यचैतत सुवनगतं मया तवोक्तं सर्वत्र व्रजति हि तत्र कर्मवरुयः। ज्ञात्वैतत् ध्रवमचलं स चैकरूपं तत्क्रयाद्विशाति हि येन वासुदेवम्॥

'ज्ञानस्वरूपं' ज्ञानं चित्स्वरूपं, ब्रह्म तदात्मकं जगत्। यथा मृत्स्वरूपो घटः। 'अबुद्धयः' अतत्वज्ञाः। '²अर्थ-स्वरूपं' यत् स्वभावं प्रकृत्याद्यर्थोपादनतया तत्स्वरूपम्।

<sup>1 &#</sup>x27;स वासुदेवो न यतोऽन्यदस्ति' इति सु. पु., पृ. १०५.

<sup>2</sup> वी. मि. मोक्षप्रकाश, पृ. २०१:— "अर्थस्वरूपं प्रवृत्यादार्थकार्यकारित्वेन सदूपं मन्यमानाः 'मोहसंप्रवे' अज्ञानसागरे, मिथ्याज्ञानसागरे इति कल्पतरुः"

'मोहसंष्ठवे' मिथ्याज्ञानसागरे। 'यदस्ति यद्यास्ति चे'ति यद्भावस्वरूपं तत्सर्वे स एवेत्यर्थः। 'न च वस्तुभृतः' न यत् पृथिव्यादिभिः भृतः। 'नो वस्तुषु वस्तुभेद' इति न क्रियाकारकवस्तुषु पृथिव्यादिषु जातस्वभावेष्वेव सत्सु वस्तुभेदात् घटादयो भवन्ति। किन्तु संकल्पवदोनेत्यर्थः। तथा च श्रुतिः

'संकल्पादेवाऽस्य पितर उपतिष्ठन्ति' इति ।

व्याख्यातश्चेदं 'संकल्पादेव तु तच्छुतेः ' इत्यन्न <u>वेदा-</u>
-तस्ने । 'असत्यमन्य 'दिति अन्यद्वस्नाद्यतिरिक्तमसत्य-मन्यथात्वं भजते विनद्यतीत्यर्थः । 'सद्भाव एवं ' इत्यादि श्लोके कर्मकालस्याऽनित्यत्वात् 'ज्ञानेन वासुदेवप्राप्तौ यत्नः कर्तव्य इत्युक्तं भवति ।

इति कृत्यकल्पतरौ मोक्षकाण्डे वैराग्यपर्व ।

<sup>1</sup> This is mentioned thus in the विषयनिर्देश.

### 11 24 11

# अथ ज्ञानकर्मोपयोगः

## तत्र महाभारते

मोक्षे हि त्रिविधा निष्ठा दृष्टा पूर्वेमहर्षिभिः। ज्ञाननिष्ठां वदन्त्येके मोक्षशास्त्रविदो जनाः॥ कर्मनिष्ठां वदन्त्यन्ये यतयः सूक्ष्मदर्शिनः। प्रहायोभयमप्येतद्ज्ञानं कर्म च केवलम्॥ तृतीयेयं समाख्याता निष्ठा तेन महात्मना।

### तथा

## शुक उवाच।

यदिदं वेदवचनं कुरु कर्म त्यजेति च।
कां दिशं विद्यया यान्ति कां च गच्छन्ति कर्मणा॥
एतद्वै श्रोतुमिच्छामि तद्भवान् प्रव्रवीतु मे।
एतद्योऽन्योन्यवैरूप्ये वर्तते प्रतिकूलतः॥
इत्युक्तः प्रत्युवाचेदं पराशरस्ताः सुतम्।
कर्मविद्यामयावेतौ व्याख्यास्यामि सुताऽक्षरौ॥
यां दिशं विद्यया यान्ति यां च गच्छन्ति कर्मणा।
श्रृणुष्वैकमनाः पुत्र सङ्करं ह्येतदन्तरम्॥
कर्मणा बध्यते जन्तुर्विद्यया तु प्रमुच्यते।
तस्मात्कर्म न कुर्वन्ति यतयः पारदिश्चनः॥

कर्मणा जायते प्रेत्य मूर्तिमान् षोडशात्मकः।
विद्यया जायते नित्यमन्ययो ह्यन्ययात्मकः॥
कर्म त्वेके प्रश्लांसन्ति स्वल्पवृद्धितरा नराः।
तेन ते देहजातानि वशयन्त उपासते॥
ये तु बुद्धि परां प्राप्ता धर्मनैपुण्यदिश्चिनः।
न ते कर्म प्रपश्यन्ति कूपं नद्यां पिवन्निव॥
कर्मणः फलमाप्तोति सुखदुःखे भवाभवौ।
विद्यया तदवाप्तोति यत्र गत्वा न शोचते॥
यत्र गत्वा न म्रियते यत्र गत्वा न जायते।
न जीर्थते यत्र गत्वा न वर्द्धते॥

'धर्मनैपुण्यदिश्चानः' परमं धृतिसाधनं तारतम्यं वि-जानन्तः।

# यथाऽऽह मनुः1

अयं तु परमो धर्मो यद्योगेनाऽऽत्मदर्शनमिति । 'भवाभवौ' जन्ममरणे । 'विद्यया' ब्रह्मज्ञानेन ।

# मार्कण्डेयपुराणे

पुत्र उवाच

एवं संसारचकेऽस्मिन् भ्रमता तात संकटे। ज्ञानमेतन्मया प्राप्तं मोक्षसंप्राप्तिकारणम्॥ विज्ञायतेऽत्र सर्वोऽयस्रग्यज्ञःसामसंज्ञितः।

'ऋग्यजुःसामभिः'बोधितः।

<sup>1</sup> Not found in मनुस्मृति but it is in the याज्ञवल्क्यस्मृति, १, ८.

## योगियाज्ञवल्क्यः

परिज्ञानाद्भवेनमुक्तिरेतदालस्यलक्षणम्।
कायक्षेत्रामयश्चैव कर्म नेच्छन्त्यपण्डिताः॥
ज्ञानकर्मसमायोगात् परमाप्त्रोति प्रूष्णम्।
पृथ्यग्भावे न सिध्येत उमे तस्मात् समाश्रयेत्॥
ज्ञानं प्रधानं न तु कर्महीनं
कर्म प्रधानं न तु बुद्धिहीनम्।
तस्मात् द्वयोरेव भवेत्तु सिद्धिः
न ह्येकपक्षो विहगः प्रयाति॥

'न सिध्येत'न मुच्येत। 'उमे' ज्ञानकर्मणी।

# बृहस्पतिः1

सत्यं यज्ञस्तपो दानमेतद्धर्मस्य लक्षणम्। धर्मात्सुखं च ज्ञानं च ज्ञानान्मोक्षोऽधिगम्यते॥

# मार्कण्डेयपुराणे

2उपयोगेन पुण्यानामपुण्यानां च पार्थिव। कर्तव्यमिति नित्यानामकामकरणात्तथा<sup>3</sup>॥ असश्चयादपूर्वस्य क्षयात्पूर्वार्जितस्य च। कर्मणो बन्धमाप्त्रोति शरीरं च पुनःपुनः॥ ' अकामकरणात् 'काम्यकर्माकरणादित्यर्थः।

## ⁴मनुः

सुखाभ्युदियकं चैव नैःश्रेयसिक्रमेव च।

<sup>1</sup> संस्कारकाण्ड, ३.

<sup>2 39, 4-6.</sup> 

<sup>3</sup> अकालमरणात्तथा-ना.

<sup>4 92, 66-</sup>

प्रवृत्तं च निवृत्तं च द्विविधं कर्म वैदिकम् ॥
इह चाऽमुत्र वा काम्यं प्रवृत्तं कर्म कीर्त्यते ।
निष्कामं ज्ञानपूर्वे तु निवृत्तमुपदिइयते ॥
प्रवृत्तं कर्म संसेव्य देवानामेति सात्मताम् ।
निवृत्तं सेवमानं तु भूतान्यत्येति पश्चमे ॥
सर्वभूतेषु चाऽऽत्मानं सर्वभूतानि चाऽऽत्मिन ।
समं पइयन्नात्मयाजी खाराज्यमधिगच्छति ॥
यथोक्तान्यपि कर्माणि परिहाय द्विजोत्तमः ।
आत्मज्ञाने दामे च स्याद्वेदाभ्यासे च यत्नवान् ॥
उत्तद्विजस्य सामध्यं ब्राह्मणस्य विद्येषतः ।
प्राप्यैतत् कृतकृत्यो हि द्विजो भवति नाऽन्यथा॥

'सुखाभ्युदियकं' इत्यत्र सुखस्याऽभ्युदय उत्पत्तिः फलमस्यास्तीति मत्वर्थीयष्टन् । 'नैःश्रेयसिकं' निःश्रेयसं मोक्षः प्रयोजनं यस्य कर्मणस्तत्तथा । 'प्रवृत्तनिवृत्ते कर्मणी' यथाक्रमं संसारप्रवृत्तिनिवृत्तिहेतुभूते उच्येते । सात्मतां समानदाक्तित्वम् । 'स्वाराज्यं' इति स्वयमेव राजते प्रकादात इति खराद् ब्रह्म तस्य भावः खाराज्यं ब्रह्मभावं प्राप्नोतीत्थर्थः ।

## महाभारते

<sup>4</sup>लोकेऽस्मिन् द्विविधा निष्ठा पुरा प्रोक्ता मयाऽनघ। ज्ञानयोगेन सांख्यानां कर्मयोगेन योगिनाम्॥

<sup>1</sup> उपदिश्यते इति मु. पु, पृ. ४०३.

<sup>2</sup> साम्यतामिति सु. पु, पृ. ४०३.

<sup>3 &#</sup>x27; एतद्धि जन्मसाफल्यं ' इति. सु. मनौ (पृ. ४०४.)

<sup>4</sup> भगवद्गीता, ३, ३-९.

न कर्मणामनारं भाक्षेष्कपर्यं पुरुषोऽश्रुते ।
न च सन्यसनादेव सिद्धं समधिगच्छित ॥
न हि कश्चित् क्षणमि जातु तिष्ठत्यकर्मकृत् ।
कार्यते द्यवद्याः कर्म सर्वः प्रकृतिजैर्गुणैः ॥
कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आस्ते मनसा स्मरन् ।
इन्द्रियार्थान् विमूढात्मा मिथ्याचारः स उच्यते ॥
यस्त्विन्द्रियाणि मनसा नियम्याऽऽरभतेऽर्जुन ।
कर्मेन्द्रियैः कर्मयोगमसक्तः स विद्याष्यते ॥
नियतं कुरु कर्म त्वं कर्म ज्यायो द्यकर्मणः ॥
द्यारीर्यात्राऽपि च ते न प्रसिध्येदकर्मणः ॥
यज्ञार्थात् कर्मणोऽन्यत्र लोकोऽयं कर्मबन्धनः ।
तदर्थं कर्म कौन्तेय मुक्तसङ्गः समाचर ॥

'लोकेस्मिन्' अपवर्गमार्गाधिकृते। 'निष्ठा' स्थितिः। 'ज्ञानयोगेन सांख्यानां' सम्यक् ख्यातवन्तः साक्षात्कृता-त्मतत्वाः सांख्याः, तेषां प्राधान्येनस्थितिरुक्ता। कर्माऽपि यथाप्राप्तमाश्रमविहितं ज्ञानपरिपाकार्थं प्रत्यवायपरिहारार्थं चाऽस्त्येव। 'कर्मयोगेन योगिनां'मिति सत्वयोगवतामीश्वरा-राधनार्थं कर्म कुर्वतां कर्मप्राधान्येन स्थितिः। आत्मसाक्षा-त्कारिवज्ञानोपायत्वात्। तथा चोक्तम्—

ज्ञानमुत्पद्यते पुंसां क्षयात्पापस्य कर्मणः। यथाऽऽदर्शतलप्रख्ये पद्येदात्मानमात्मनि॥

'आत्मिन' बुद्धावित्यर्थः। पापक्षयश्च धर्मात् 'धर्मेण पापमपनुदित । तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्त्र' इति श्चतेः। ज्ञानमिप सामान्यरूपमस्तीति कचित् किञ्चित् प्रधानिमिति विशेषो न समुचये।

# ज्ञानकर्मसमायोगात् परमाप्नोति प्रुषम् । पृथग्भावेन सिध्येत उभे तस्मात् समाश्रये

दिति योगियाज्ञवल्क्यवचनात्। ज्ञानादेव केवलान्मुक्तिरिति सर्वे श्रौतं स्मार्ते कर्म न कर्तव्यं वन्धहेतुत्वादिति निराकृतम्। "न कर्मणामनारंभान्नैष्कर्म्यं" इत्यादिना, नैष्कर्म्यं, पुण्यापुण्यरहितत्वं, मोक्षमित्यर्थः। 'सन्यसनात्' उत्त-माश्रमग्रहणात्। 'असक्तः' फलसङ्गरहितः। "यज्ञार्थात् कर्मणोऽन्यन्ने"ति 'यज्ञ' शब्देन यज्ञपुरुष उच्यते। 'यज्ञो वै विष्णुरि'ति श्रुतेः। ²तेनेश्वराराधनार्थं कर्म वर्जियत्वाऽन्यत् स्वर्गादिफलार्थं कर्म वन्धाय भवतीत्यर्थः।

### तथा च

<sup>3</sup>यत्करोषि यदश्नासि यज्जुहोषि ददासि यत्। यत्तपस्यसि कौन्तेय तत् कुरुष्व मदर्गणम्॥ ग्रुभाशुभफलैरेवं मोक्ष्यसे कर्मबन्धनैः। संन्यासयोगयुक्तात्मा विमुक्तो मामुपैष्यसि॥

# 'यत्करोषि 'स्नानादि । 'यदश्नासी 'त्यत्राऽद्यानं प्राणाहु-तिरूपम् ।

1 वी. मि. मोक्षप्रकाश, पृ. २९९:—"कल्पतरुस्तु 'न कर्मणामनारम्भात् नैष्कर्म्यम् ' इत्यादिना, 'नैष्कर्म्यं ' पुण्यरहितत्वं मोक्षम् इति व्याचख्यौ । तद्भाष्यविरोधात् उपेक्ष्यम् ."

शङ्कररामानुजभाष्ययोः तत्पदस्य ज्ञाननिष्ठापरत्वेनोक्तत्वात्, मित्रमिश्रखण्डनं युक्तमिति प्रतिभाव्यम् । परन्तु श्रानन्दतीर्थभाष्ये, नैष्कर्म्यपदस्य मोक्षार्थकत्वं खच्मीधर-वदुक्तम् .

2 ईश्वराराधनत्वेन कर्मानुष्ठानं अङ्गीकुर्वता लक्ष्मीधरेण, 'परमपुरुषाराधनवेषस्य' इत्युक्तवतां श्रीरामानुजाचार्याणां मतमनुस्रतमिति शङ्का.

3 भगवद्गीता, ९, २७-२८.

#### तथा

¹कर्मण्येवाऽधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन । मा कर्मफलहेतुर्भूमां ते सङ्गोऽस्त्वकर्मणि ॥ योगस्थः कुरु कर्माणि सङ्गं त्यक्तवा धनञ्जय । सिध्यसिध्योः समो भूत्वा समत्वं योग उच्यते ॥ दूरेण द्यवरं कर्म बुद्धियोगाद्धनञ्जय । बुद्धौ शरणमन्विच्छ कृपणाः फलहेतवः ॥ बुद्धियुक्तो जहातीह उभे सुकृतदुष्कृते । तस्माद्योगाय युज्यस्व योगः कर्मसु कौशलम् ॥ कर्मजं बुद्धियुक्ता हि फलं त्यक्तवा मनीषिणः । जन्मबन्धविनिर्मुक्ताः पदं गच्छन्त्यनामयम् ॥

'कर्मण्येवेति 'कर्मण्येव आश्रमोचिते तवाऽधिकारोऽव-इयकर्तव्यत्वात्, न तु कर्मफलेषु। मा ते फलेष्वधिकार इत्येतस्याऽर्थे स्फुटयित—'मा कर्मफलेहेतुर्भूरिति'। कर्मफले कामयमानः 'कर्महेतुः' कर्मणोऽनुष्ठाता। 'मा भूस्त्वमिति' फलेच्छा त्वया मा कर्तव्येत्युक्तं भवित। 'मा ते सङ्गोऽ-स्त्वकर्मणीति' न चैवं सित कर्मकरण आसिक्तस्त्वया न कर्तव्या, किं तु कर्तव्यान्येव कर्माणीलर्थः। कथं तिहं कर्माणि कर्तव्यानि? इलाकांक्षायामाह—'योगस्थ' इलादि। यानि निल्यानि कर्माणि सन्ध्यावन्दनादीनि 'योगस्थः' फलसङ्गं लक्त्वा कर्मफलिसद्धचिसद्धचोः हर्षविषादरिहत-त्वेन समो भूत्वा कुरु। ईश्वराराधनार्थे च क्रियमाणे कर्मणि नाऽस्ति वैषम्यम्। स एव कर्त्ता तदात्मकं च कर्मित

<sup>1</sup> भगवद्गीता, २, ४७-५१.

क्रियमाणं तत्प्राप्तिहेतुत्वं भजत इत्यर्थः। तदिदं समत्वं योग उच्यते ।

समत्वबुद्धियुक्तादस्मात् कर्मणो दूरेण ज्ञानरहितं कर्म जघन्यम् । 'बुद्धौ शरणमन्विच्छ' बुद्धिमाश्रयेखर्थः । 'फल-हेतवः'। फलं प्रवृक्तिहेतुर्येषां ते तथा। 'बुद्धियुक्त' इति ईश्वराराधनार्थे कर्मेखनया बुद्धचा युक्तः कर्म कुर्वन्'। नाऽऽरव्ये शुभाशुभे कर्मणी जहातीत्यर्थः । 'योगाय युज्यख' समत्वयोगाय यतस्व। 'कर्मसु कौशल'मिति। इदं यद् ब्रह्मणि समर्पणं कर्मणः फलसङ्कल्परहितता च। 'कर्म-जिम'ति शुभाशुभकर्मजं 'फलं त्यक्त्वा' जन्मलक्षण-रहिताः सर्वोपद्रवशुन्यं विष्णोः स्थानं गच्छन्ति इत्यर्थः।

### <u>तथा</u>

<sup>2</sup>न मां कर्माणि लिंपन्ति न में कर्मफले स्पृहा। इति मां योऽभिजानाति कर्मभिने स बध्यते॥ एवं ज्ञात्वा कृतं कर्म पूर्वैरिप मुमुश्चभिः। कुरू कर्मैव तस्मात्त्वं पूर्वैः पूर्वतरं कृतम्॥

'न मां कर्माणीति', न मां कर्माणि लिंपन्ति यतो मम कर्मफले स्पृहा नाऽस्ति। एवमन्योऽपि यः खब्यापारे

1 वी. मि. मोक्षप्रकाश, पृ. ३१३:-" सर्वोपद्रवश्रत्यं विष्णोस्स्थानं गच्छतीत्यर्थः ? इति कल्पतरः "

मित्रमिश्रः अद्वैतानुसारिस्वमतं उपन्यस्य लच्मीधरस्य भिन्नाभिप्रायं दर्शयत्यत्र. 'कर्मजं बुद्धियुक्ता' इति श्लोकव्याख्यानशाङ्करभाष्ये, जन्मबन्धविनिर्मुक्ताः, "जीवन्त एव जन्मबन्धाद्विनिर्मुक्ताः सन्तः 'पदं' परमम् विष्णोः मोक्षाख्यं गच्छन्ति । 'अनामयं' सर्वोपद्रवरहितमित्यर्थः" इति.

2 भगवद्गीता, ४, १४-१५.

वीतफलतृष्णः 'परमेश्वरायेद'मिति कर्मणि प्रवर्त्तते सोऽपि कर्मभिने बध्यत इत्यर्थः¹।

## <sup>2</sup>तथा

अर्जुन उवाच।

संन्यासं कर्मणां कृष्ण पुनर्योगं च शंसिस । यच्छ्रेय एतयोरेकं तन्मे ब्रूहि सुनिश्चितम्॥

## श्रीभगवानुवाच।

संन्यासः कर्मयोगश्च निःश्रेयसकरावुभौ।
तयोस्तु कर्मसंन्यासात् कर्मयोगो विशिष्यते॥
क्रेयः स नित्यसंन्यासी यो न द्वेष्टि न कांक्षति।
निर्द्वन्द्वो हि महाबाहो सुखं बन्धात् प्रमुच्यते॥
सांख्ययोगौ पृथग् बालाः प्रवदन्ति न पण्डिताः।
एकमप्यास्थितः सम्यक् उभयोविन्दते फलम्॥
यत्सांख्ये प्राप्यते स्थानं तद्योगैरपि गम्यते।
एकं सांख्यं च योगं च यः पद्यति स पद्यति॥
सन्न्यासस्तु महाबाहो दुःखमाप्नुमयोगतः।
योगयुक्तो मुनिर्व्रह्म न चिरेणाऽधिगच्छति॥
योगयुक्तो विद्युद्धात्मा विजितात्मा जितेन्द्रियः।
सर्वभ्तात्मभ्तात्मा क्रवंन्नपि न लिप्यते॥
नैव किश्चित् करोमीति युक्तो मन्येत तत्विवत्।

<sup>1</sup> सात्विकत्यागविषये शङ्कररामानुजानन्दतीर्थानतिवर्तते लक्ष्मीधरोऽत्र; यथा—अत्र सात्विकत्यागस्य भाष्यकारैः अननुसन्धीयमानत्वात् .

<sup>2</sup> भगवद्गीता, ५, १-१२.

<sup>3</sup> यत्सांख्यैः इति गीतापाठः

पश्यन् श्रुण्वन् स्पृशन् जिन्नन् अक्षन् गच्छन् खपन् श्वसन् ॥
प्रलपन् विस्ञजन् गृह्णसुन्मिषित्रिमिषन्नि ।
इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेषु वर्तन्त इति धारयन् ॥
व्रह्मण्याधाय कर्माणि सङ्गं त्यक्तवा करोति यः ।
लिप्यते न स पापेन पद्मपत्रिमिवाम्भसा ॥
कायेन मनसा बुध्या केवलैरिन्द्रियैरिप ।
योगिनः कर्म कुर्वन्ति सङ्गं त्यक्तवाऽऽत्मशुद्धये ॥
युक्तः कर्मफलं त्यक्तवा शान्तिमान्नोति नैष्ठिकीम् ।
अयुक्तः कामकारेण फले सक्तो निबध्यते ॥

\*कर्मसन्न्यासात् कर्मयोगो विशिष्यत इति । कृतानां कर्मणामीश्वरे सन्न्यासो य उक्तस्तस्माद्वसैव कर्तृ कार-कान्तरं च कर्म चेति यः कर्मयोगः स विशिष्यते । कथम्? द्वैतविषयो हि संन्यासः, कर्मयोगः पुनरद्वैतविषयः, साक्षात् सम्यग्दर्शनाश्रय इत्यर्थः । 'निर्द्वन्द्वो' रागद्वेषादिद्वन्द्व-रहितः । 'सन्यासिथितः' सन्यासयोगव्यतिरेकेणाऽनुष्ठी-यमानो दुःखं प्राप्तुं भवति न तु ब्रह्मसाक्षात्कारायेत्यर्थः । ब्रह्म नचिरेणाऽधिगच्छति ब्रह्माऽचिरेण साक्षात् करोति । 'ग्योगयुक्तः' अद्वैतदर्शने स्थितः । 'विद्युद्धात्मा' निर्मली-कृतवुद्धः । 'विजितात्मा'जितमनोवृत्तिः । इन्द्रियाणीन्द्र-याथैष्विति । 'एतेष्विनिद्वयाथैषु इन्द्रियाणि वर्तन्ते ' मम

<sup>\*</sup> Passage between asterisks cited by Mitramis'ra, मोक्षप्रकाश, पृ. ३१५.

<sup>1 &</sup>quot;योगेन युक्तः योगयुक्तः" इति । "वैदिकेन कर्मयोगेन ईश्वरसमर्पितरूपेण फल-निरपेक्षेण युक्तः" इति च श्रीशङ्करमाध्ये । योगयुक्तः कर्मयोगयुक्तः इति श्रीरामानुजमाध्ये.

नाऽत्र कर्तृत्वमिति चित्तं धारयेत्। 'योगयुक्तो 'मन्येतेत्यर्थः। ' शान्ति मामोति नैष्ठिकीं 'सुखमात्यन्तिकं प्रामोति।

## <sup>1</sup>तथा

अर्जुन उवाच।

संन्यासस्य महाबाहो तत्त्वमिच्छामि वेदितुम्। त्यागस्य च हृषीकेदा पृथक् केदिानिषूदन॥

## श्रीभगवानुवाच।

काम्यानां कर्मणां न्यासं संन्यासं कवयो विदुः। सर्वकर्मफललागं प्राहुस्लागं विचक्षणाः॥ त्याज्यं दोषवदित्येके कर्म प्राहुर्मनीषिणः। यज्ञदानतपःकर्म न त्याज्यमिति चाऽपरे॥ निश्चयं शृणु मे तत्र लागे भरतसत्तम। त्यागो हि पुरुषव्याघ त्रिविधः संप्रकीर्तितः॥ यज्ञो दानं तपः कर्म न त्याज्यं कार्यमेव तत्। यज्ञो दानं तपश्चैव पावनानि मनीषिणाम् ॥ एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा फलानि च। कर्तव्यानीति मे पार्थ निश्चितं मतमुत्तमम्॥ नियतस्य तु सन्यासः कर्मणो नोपपचते। मोहात्तस्य परित्यागस्तामसः परिकीर्तितः॥ दुःखमित्येव यत्कर्म कायक्वेशभयात्त्यजेत्। स कृत्वा राजसं त्यागं नैव त्यागफलं लभेत्॥ कार्यमित्येव यत् कर्म नियतं कियतेऽर्जुन। सङ्गं त्यक्त्वा फलं चैव स त्यागः सात्विको मतः॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता, १८, १-१२.

न द्वेष्ट्यकुरालं कर्म कुराले नानुषज्ञते। त्यागी सत्वसमाविष्टो मेधावी छिन्नसंशयः॥ न हि देहभृता शक्यं त्यक्तं कर्माण्यशेषतः। यस्तु कर्मफलत्यागी स त्यागीत्यभिधीयते॥ अनिष्टमिष्टं मिश्रं च त्रिविधं कर्मणः फलम्। भवत्यत्यागीनां प्रेत्य न तु सन्यासिनां कचित्॥

'सङ्गं त्यक्तवा हि कथ्यन्ते' पूजादि फलं त्यक्तवा फलानि चाऽदृष्टार्थानि। 'नियतस्य' नित्यनैमित्तिकस्य। 'नद्रेष्टचकुरालं' इति दुःखसाधनमवमानाकोराताडनादि। 'न द्रेष्टि' पूर्वकर्मफलं मया सुज्यत इति मत्वा शाम्यति। 'कुशले' सत्कारपूजादिसुखसाधने।

## <sup>1</sup>तथा

अनाश्रितः कर्मफलं कार्यं कर्म करोति यः। स संन्यासी च योगी च न निरग्निर्न चाऽकियः॥ यं संन्यासमिति प्राहु योगं तं विद्धि पाण्डव। न ह्यसन्यस्तसङ्कल्पो योगी भवति कश्चन॥ आरुरुक्षोर्भुनेयोगं कर्म कारणमुच्यते।

## ²तथा

यस्त्वात्मरितरेव स्यादात्मतृप्तश्च मानवः। आत्मन्येव च सन्तुष्टस्तस्य कार्यं न विद्यते॥ नैव तस्य कृतेनार्थो नाकृतेनेह कश्चन। न चाऽस्य सर्वभूतेषु कश्चिदर्थव्यपाश्रयः॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता, ६, १-३.

<sup>2</sup> भगवद्गीता, ३, १७-२६.

तस्मादसक्तः सततं कार्यं कर्म समाचर। असक्तो ह्याचरन् कर्म परमाप्नोति पूरुषः॥ कर्मणैव हि संसिद्धिमास्थिता जनकादयः। लोकसंग्रहमेवाऽपि संपद्यन् कर्तुमईसि॥ यदाचरति श्रेष्टस्तत्तदेवेतरो जनः। स यत्प्रमाणं कुरते लोकस्तदनुवर्तते॥ न मे पार्थाऽस्ति कर्तव्यं त्रिषु लोकेषु किंचन । नाऽनवाप्तमवाप्तव्यं वर्त एव च कर्मणि॥ यदि ह्यहं न वर्तेयं जातु क्रर्मण्यतिन्द्रतः। मम वर्त्माऽनुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वदाः ॥ उत्सीदेयुरिमे लोका न कुर्यां कर्म चेदहम्। सङ्करस्य च कर्ता स्यामुपहन्यामिमाः प्रजाः॥ सक्ताः कर्मण्यविद्वांसो यथा कुर्वन्ति भारत। क्रयाद्विद्वांस्तथाऽसक्तश्चिकीर्षुलीकसंग्रहम् ॥ न बुद्धिभेदं जनयेदज्ञानां कर्मसङ्गिनाम्। जोषयेत् सर्वकर्माणि विद्वान् युक्तः समाचरन् ॥

आत्मन्येव रितर्यस्य न विषयेषु स 'आत्मरितः'। आत्मन्येव तृप्तो नाऽन्नरसादिना स आत्मतृप्तः। आत्मन्येव सन्तुष्टः 'आत्मसन्तुष्टः', नाऽर्थलामेन तस्य कार्यं विद्यते। परं ज्योतिरुपसंपन्नस्य लोकव्यवहाराभावात् तस्य कर्तव्यं नाऽस्ति। अधिकारहेत्वभावात् अकृतेन निषिद्धाकरणेन तत्करणनिमित्तप्रस्यवायानुत्पत्तिलक्षणोऽर्थो नास्ति। 'अर्थ-व्यपाश्रयः' प्रयोजनापेक्षा। यतो लोकव्यवहारानुगतस्य कर्मत्यागानुत्पत्तिः तस्मात्कर्मफलेच्छारहितोऽवइयं कर्त्तव्यं कर्म कुर्वित्याह-तस्मादसक्त इत्यादिना। 'कर्मणैव'न कर्म-त्यागेन लोकसंग्रहं लोकपरिपालनं। जोषयेत् सेवयेत्।

### <sup>1</sup>तथा

मिय सर्वाणि कर्माणि संन्यस्याऽध्यात्मचेतसा। निराज्ञीर्निर्ममो भूत्वा युध्यस्य विगतज्वरः॥

'अध्यात्मचेतसा', ब्रह्मैवेदं सर्वे कार्यकरणजातमित्य-भेददृष्ट्या।

## ²तथा

स्वक्तवा कर्मफलासङ्गं निस्ततृप्तो निराश्रयः।
कर्मण्यभिप्रवृत्तोऽपि नैव किश्चित् करोति सः॥
निराशीर्यतिचित्तात्मा त्यक्तसर्वपरिग्रहः।
शारीरं केवलं कर्म कुर्वन्नाऽऽमोति किल्विषम्॥
यद्दच्छालाभसन्तुष्टो द्वन्द्वातीतो विमत्सरः।
समः सिद्धावसिद्धौ च कृत्वाऽपि न निबध्यते॥
गतसङ्गस्य मुक्तस्य ज्ञानावस्थितचेतसः।
यज्ञायाऽऽचरतः कर्म समग्रं प्रविलीयते॥
ब्रह्मापणं ब्रह्महविर्वह्माग्रौ ब्रह्मणा हुतम्।
ब्रह्मैव तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना॥

'निराशी' र्निर्गतफलासङ्गः। 'यतचित्तात्मा' संय-तात्मा। 'कार्यकारणसङ्घातः'। शारीरमात्रं शरीरनिर्वत्यं। शास्त्रोक्तं कर्म केवलं फलरहितम्। 'नाऽऽम्नोति किल्बिषं' संसारं नामोतीलर्थः। मुक्तस्य रागादिद्वेषैरिति शेषः।

<sup>1</sup> भगवद्गीता, ३, ३०.

<sup>2</sup> भगवद्गीता, ४, २०-२४.

'यज्ञाय' परमात्मने। 'ब्रह्मार्पणं' स्रुक्स्रुवादि। अर्प्यते अनेनेति व्युत्पत्या। 'ब्रह्मकर्मसमाधिना' ब्रह्मैव कर्मेति समाधियुक्तेन।

## <sup>1</sup>तथा

सर्वक्रमीणि मनसा संन्यस्याऽऽस्ते सुन्वं वशी।
नवद्वारे पुरे देही नैव कुर्वन्न कारयन्॥
न कर्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य सृजति प्रभुः।
न कर्मफलसंयोगं खभावस्तु प्रवर्त्तते॥
नाऽऽदत्ते कस्यचित् पापं न चैव सुकृतं विभुः।
अज्ञानेनाऽऽवृतं ज्ञानं तेन मुद्यन्ति जन्तवः॥
ज्ञानेन तु तद्ज्ञानं येषां नाशितमात्मनः।
तेषामादित्यवज्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम्॥
तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्टास्तत्परायणाः।
गच्छन्त्यपुनरावृत्तिं ज्ञाननिर्धूतकल्मषाः॥

## ²तथा

श्रेयान् द्रव्यमयाचज्ञात् ज्ञानयज्ञः परन्तप ।
सर्वे कर्माऽखिलं पार्थ ज्ञाने परिसमाप्यते ॥
तद्विद्वि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया ।
उपदेश्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनः तत्वदर्शिनः ॥
यज्ज्ञात्वा न पुनर्मोहमेवं यास्यसि पाण्डव ।
येन भूतान्यशेषेण द्रक्ष्यस्यात्मन्यथो मिय ॥
अपि चेदसि पापेभ्यः सर्वेभ्यः पापकृत्तमः ।
सर्वे ज्ञानश्रवेनैव वृजिनं सन्तरिष्यसि ॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता, ५, १३-१७.

<sup>2</sup> भगवद्गीता, ४, ३३-४२.

यथैधांसि समिद्धोऽग्निर्भस्मसात्कुरुतेऽर्जुन ।
ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात्कुरुते तथा ॥
न हि ज्ञानेन सद्दशं पवित्रमिह विद्यते ।
तत्स्वयं योगसंसिद्धः कालेनाऽऽत्मिन विन्दति ॥
अद्धावां छभते ज्ञानं तत्परः संयतेन्द्रियः ।
ज्ञानं लब्ध्वाऽपरां ज्ञानितमचिरेणाऽधिगच्छति ॥
अज्ञश्चाऽश्रद्दधानश्च संज्ञायात्मा विनद्यति ।
नाऽयं लोकोऽस्ति न परो न सुखं संज्ञायात्मनः ॥
योगसंन्यस्तकर्माणं ज्ञानसंछिन्नसंज्ञायम् ।
आत्मवन्तं न कर्माणि निवधन्ति धनञ्जय ॥
तस्मादज्ञानसंभूतं हृत्स्थं ज्ञानासिनाऽऽत्मनः ।
छित्वैनं संज्ञायं योगमातिष्ठोत्तिष्ठ भारत ॥

### <sup>2</sup>तथा

बीजान्यग्न्युपदग्धानि न रोहन्ति यथा पुनः । ज्ञानदग्धैस्तथा कृत्स्तैर्नाऽऽत्मा संयुज्यते पुनः ॥

<sup>1</sup> कुत्स्नमिति मातुकास, नाहतः, यतः भाष्यकारैः आहतः पाठः हृत्स्थमेव.

<sup>2</sup> This s'loka is not from भगवद्गीता.

<sup>3</sup> Three lines ending with this are wanting in स.

### ॥ १६॥

# अथात्मज्ञानहेतवः

## <sup>1</sup>याज्ञवल्क्यः

वेदार्थवचनं यज्ञो ब्रह्मचर्यं तपो दमः। शुद्धोपवासः खातन्त्र्यमात्मनो ज्ञानहेतवः॥

## <u>ब्रह्मपुराणे</u>

अधील वेदांश्च तदीयमर्थं
बुद्धचा गृहीत्वा च स राब्दविच²।
श्चुत्वा च मीमांसकधर्मशास्त्रमात्मा लभ्यो दुर्लभोऽयं त्रिलोके॥
अहिंसयेन्द्रियासंगैवैंदिकैश्चेव कर्मभिः।
तपसश्चरणैश्चोग्रैः साधयन्तीह तत्पदम्॥
तपो विद्या च विप्रस्य निःश्रेयसकरं परम्।
तपसा कल्मषं हन्ति विद्ययाऽमृतमश्चुते॥

## महाभारते

<sup>3</sup>ज्ञानमुत्पचते पुंसां क्षयात्पापस्य कर्मणः। यथाऽऽदर्शतलप्रख्ये पश्यन्त्यात्मानमात्मनि॥

<sup>1</sup> Mitākṣara and Aparārka read वेदानुवचनं and श्रद्धोपवासः—३, १९०.

<sup>2</sup> स शब्दवित् सः-ना.

<sup>3</sup> शां—२•२, ९.

## मत्स्यपुराणे

¹अयमेव कियायोगो ज्ञानयोगस्य साधकः। कर्मयोगं विना ज्ञानं कस्यचित्रेह विद्यते॥

### <sup>2</sup>याज्ञवल्क्यः

आचार्योपासनं वेदशास्त्रस्य च विवेचनम्। तत्कर्मणामनुष्ठानं सङ्गः सद्भिः गिरः शुभाः॥ स्त्र्यालोकारम्भविगमः सर्वभृतात्मदर्शनम्। त्यागः परिग्रहाणां च जीर्णकाषायधारणम्॥ वैवषयेन्द्रियसंयोगतन्द्रालस्यविवर्जनम्। श्रीरपरिसंख्यानं प्रवृत्तिष्वघदर्शनम्॥ ग्रीरपायः सत्वशुद्धिनिःस्पृहता दमः। एतैरुपायः संसिद्धः स तु योग्यसृतीभवेत्॥ तत्त्वस्मृतेरुपस्थानात् सत्वयोगात् परिक्षयात्। कर्मणां सन्निकर्षाच सतां योगः प्रवर्त्तते॥

'शरीरपरिसंख्यानं' शरीराशुद्धित्वास्थिरत्वादिदोष-परत्वेनाऽनुसन्धानम्। 'प्रवृत्तिषु' गमनागमनादिकासु सूक्ष्म-प्राणिवधादिदोषदर्शनम्। 'तत्त्वस्मृतेः' आत्मतत्वचिन्त-नात्। 'उपस्थानात्' अवधारणात्।

## <sup>5</sup>महाभारते

श्रीभगवानुवाच।

## अमानित्वमदिभत्वमहिंसा क्षान्तिरार्जवम्।

- 1 42, 99.
- 2 3, 944-960.
- 3 विषयेन्द्रियसंरोध इति अपरार्क मिताचरापाठः
- 4 नीरजस्तमता इति अपराके मिताचरापाठः
- 5 भगवद्गीता-१३, ७-११.

आचार्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मविनिग्रहः॥ इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहङ्कार एव च। जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषार्थदर्शनम्¹॥ असक्तिरनभिष्वङ्गः पुत्रदारगृहादिषु। नित्यं च समचित्तत्विमष्टानिष्टोपपत्तिषु। मिय चानन्ययोगेन भक्तिरव्यभिचारिणी॥ विविक्तदेशसेवित्वमरतिर्जनसंसदि। अध्यात्मज्ञाननित्यत्वं तत्त्वज्ञानार्थदर्शनम्॥ एतज्ज्ञानमिति प्रोक्तमज्ञानं यद्तोऽन्यथा।

'आत्मविनिग्रहो' मनोवृत्तिनिरोधः । 'असक्तिः' वैराग्यम् । 'अभिष्वङ्ग'स्तत्परता । 'तत्त्वज्ञानार्थदर्शनम्' आत्मज्ञानार्थं यच्छास्त्रस्य पर्यालोचनम् । 'एतज्ज्ञानं' इदं ज्ञानसाधनम् ।

## तथा

नैताहदां ब्राह्मणस्याऽस्ति वित्तं यथैकता सत्यताऽममता च। शीलस्थितिर्दण्डनिधानमार्जवं ततस्ततश्चोपरमः क्रियाभ्यः॥

# मार्कण्डेयपुराणे

<sup>2</sup>सङ्गः सर्वात्मना लाज्यः स वै लक्तुं न शक्यते। सद्भिः सह स कर्तव्यः सतः सङ्गो हि भेषजम्॥

<sup>1</sup> दोषानुदर्शनमिति श्रीशङ्करभाष्यपाठः

<sup>2</sup> ३७, २३.

## <sup>1</sup>महाभारते

### श्रीभगवानुवाच।

अभयं सत्वसंशुद्धिर्ज्ञानयोगव्यवस्थितिः। दानं दमश्च यज्ञश्च खाध्यायस्तप आर्जवम्॥ अहिंसा सत्यमकोधस्त्यागः शान्तिरपैशुनम्। दया भूतेष्वलोभित्वं² मादेवं क्लीबचापनम्³॥ तेजः क्षमा धृतिः शौचमद्रोहो नाऽभिमानिता। भवन्ति संपदं दैवीमभिजातस्य भारत॥ दम्भो दर्पोऽभिमानश्च कोधः पारुष्यमेव च। अज्ञानं चाऽभिजातस्य पार्थ संपदमासुरीम्॥ दैवी संपद्विमोक्षाय निवन्धायाऽऽसुरी मता। 'तेजः' प्रभुत्त्वम्।

## <sup>4</sup>तथा

ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥ तमेव शरणं गच्छ सर्वभावेन भारत । तत्प्रसादात् परां शान्ति स्थानं प्राप्स्यसि शाश्वतम् ॥ इति ते ज्ञानमाख्यातं गुह्यादुद्यतमं मया । विमृश्येतदशेषेण यथेच्छसि तथा कुरु ॥ सर्वगुद्यतमं भूयः शृणु मे परमं वचः । इष्टोऽसि मे दृढमिति ततो वक्ष्यामि ते हितम् ॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता-१६, १-५.

<sup>2</sup> अलोक्डप्त्वं इति ना. स. and शङ्करभाष्यम्

<sup>3</sup> हीरचापलम् इति ना. स. and शङ्करभाष्यम्

<sup>4</sup> भगवद्गीता,-१८, ६१-६६.

मन्मना भव मद्गक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु।
मामैवेष्यसि सत्यं ते प्रतिजाने प्रियोऽसि मे॥
सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज।
अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः॥

'सर्वधर्मान् परित्यज्ये'ति। सर्वधर्मान् परिहाय ममाऽऽराधनं कुर्विति। भगवदाराधनं कुर्विति¹ भगवदारा-धनप्राधान्यप्रतिपादनपरमिदम्।

## ²तथा

अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वं प्रवर्तते। इति मत्वा भजन्ते मां वुधा भावसमन्विताः॥ मचित्ता मद्गतप्राणा बोधयन्तः परस्परम्। कथयन्तश्च मां नित्यं तुष्यन्ति च नमन्ति <sup>3</sup>च॥ तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम्। ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते॥ तेषामेवाऽनुकम्पार्थमहमज्ञानजं तमः। नाद्ययाम्यात्मभावस्थो ज्ञानदीपेन भाखता॥

## <sup>4</sup>याज्ञवल्क्यः

स ह्याश्रमैर्विजिज्ञास्यः समस्तैरेवमेव तु। द्रष्टव्यस्त्वथ मन्तव्यः श्रोतव्यश्च द्विजातिभिः॥

<sup>1 &</sup>quot;कर्मयोगज्ञानयोगभिक्तयोगरूपान् सर्वान् धर्मान् परमिन्दश्रेयससाधनभूतान् मदाराधनत्वेन अतिमात्रश्रीत्या यथाधिकारं कुर्वाण एवोक्तरीत्या फलकर्मकर्तृत्वादिपरित्यागेन परित्यज्य मामेकमेव कर्तारं श्राराध्य प्राप्यमुपायं चानुसन्धत्स्व । एव एव सर्वधर्माणां शास्त्रीयपरित्याग इति "—इति श्रीरामानुजभाष्ये.

<sup>2 90, 6-99.</sup> 

<sup>3</sup> नमन्ति इति, स. च रमन्ति च इति, ना., श्रीशङ्करभाष्यपाठः

<sup>4 3, 989.</sup> 

### 11 01 11

# सपछवयोगः

अथ योगः। तत्र देवलः

देवमनुष्ययोः द्विविधः पुरुषार्थोऽभ्युदयो निःश्रेयस-मिति। तयोरभ्युदयः पूर्वोक्तः द्विविधः। निश्रेयसमिति सांख्ययोगौ। पश्चविंदातितत्वज्ञानं सांख्यम्। विषयेभ्यो निवृत्याऽभिष्रेतेऽर्थे मनसोऽवस्थापनं योगः। उभयन्नाऽपवर्गः फलम्।

## विष्णुपुराणे

<sup>1</sup>आत्मप्रयत्नसापेक्षा विशिष्टा या मनोगितः। तस्या ब्रह्मणि संयोगो योग इत्यभिधीयते॥

### दक्षः

वृत्तिहीनं मनः कृत्वा क्षेत्रज्ञं परमात्मिन । एकीकृत्य विमुच्येत योगोऽयं मुख्य उच्यते ॥

## विष्णुपुराणे

तदेतत्कथितं राजन्नविद्याया मया तव । क्केज्ञानां च क्षयकरं योगादन्यन्न विद्यते ॥

## योगियाज्ञवल्क्यः

सर्वधर्मान् परित्यज्य योगधर्मं समाश्रयेत्। सर्वे धर्माः सदोषास्तु पुनरुत्पत्तिकारकाः॥ ¹नेहाऽतिक्रमनाशोऽस्ति प्रत्यवायो न विद्यते। स्वल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात्॥ 'अतिक्रमः' अनारम्भः नाशोऽत्र नैष्फल्यम्।

<sup>2</sup>यथा वाऽनिमिषाः स्थूला जालं भित्वा पुनर्जलम् ।

## महाभारते

प्राप्नुवन्ति तथा योगात्तत्पदं वीतकल्मषाः॥
'अनिमिषाः' मत्स्याः।
तथैव वाग्रुरां भित्वा वलवन्तो यथा मृगाः।
प्राप्नुयुर्विमलं मार्गं विमुक्ताः सर्ववन्धनैः॥
लोभजानि तथा राजन् बन्धनानि बलान्विताः।
³भित्वा योगात् परं मार्गं गच्छन्ति विमलाः शिवम्॥
यथा च शकुनाः सूक्ष्माः प्राप्य जालमरिन्दमम्।
तत्राऽशक्ता⁴ निबध्यन्ते विमुच्यन्ते बलान्विताः।
कर्मजैर्वन्धनैर्वद्वास्तद्वयोगाः परन्तप॥
अवलाश्चैव नश्यन्ति मुच्यन्ते च बलान्विताः।

5अप्रमत्तो यथा धन्वी लक्ष्यं हन्ति समाहितः॥

<sup>1</sup> गीतायामपि द्द्यते—२, ४०.

<sup>2</sup> शां-३०६, १२.

<sup>3</sup> शां—३०६, १७.

<sup>4 &#</sup>x27;तत्र शक्ता' इति ना. and स; तत्र सक्ता इति मु. महाभारते.

<sup>5</sup> शा-३०६, ३१.

युक्तः सम्यक् तथा योगी मोक्षं प्राप्तोत्यसंशयम्।

¹यथा कश्चिद्वनं घोरं बहुसर्पसरीस्रपम्॥

श्वभ्रवत्तोयहीनं च दुर्गमं बहुकण्टकम्।
अनक्तमटवीप्रायं दावदग्धमहीरुहम्॥

पन्थानं तस्कराकीणं क्षेमेणाऽतिपतेन्नरः।

योगमार्गं समाश्चित्य यः कश्चिद्भजते द्विजः॥

क्षेमेणोपरमं मार्गं बहुदोषो हि स स्मृतः।

#### तथा

अपि वर्णावकृष्टस्तु नारी वाऽधर्मकांक्षिणी। तावप्येतेन मार्गेण गच्छेतां परमां गतिम्॥

## <sup>2</sup>तथा

नास्ति बुद्धिरयुक्तस्य न चाऽयुक्तस्य भावना । न चाऽभावयतः शान्तिरशान्तस्य क्कृतः सुखम् ॥

## <sup>3</sup>तथा

तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि ततोऽधिकः। कर्मिभ्यश्चाऽधिको योगी तस्माद्योगी भवाऽर्जुन॥ योगिनामपि सर्वेषां मद्गतेनाऽन्तरात्मना। श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः॥

## अथ योगाङ्गानि

## तत्र महाभारते

यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाध-योऽष्टाङ्गानि योगस्य।

<sup>1</sup> शा-३०६, ५१-५३.

<sup>2</sup> भगवद्गीता-२, ६६.

<sup>3</sup> भगवद्गीता-६, ४६-४७.

## मार्कण्डेयपुराणे

¹प्रागेवाऽऽत्माऽऽत्मना ज्ञेयो योगिनां स हि दुर्जयः।
कुर्वीत तज्जये यतं तस्योपायं शृणुष्व मे ॥
प्राणायामैर्दहेदोषान् धारणाभिश्च किल्बिषम्।
प्रत्याहारेण संसर्गान् ध्यानेनाऽनीश्वरान् गुणान्॥

'दोषान्' स्वेदवेपथुप्रभृतीन्। 'संसर्गान्' विषय-संबन्धान्। 'अनीश्वरान्' प्राकृतान्।

## देवलः

रागद्वेषमोहाः कषाया उच्यन्ते। तेषां यमनियम-लक्षणेन तपसा पश्चविधेन तत्त्वज्ञानेन चाऽपकर्षणम्। कषाय-पाचनम्।

# विष्णुपुराणे

<sup>2</sup> ब्रह्मचर्यमहिंसां च सत्यास्तेयापरिग्रहान्। सेवेत योगी निष्कामो योग्यतां सुमना नयन्॥ खाध्यायशौचसन्तोषतपांसि नियतात्मवान्। कुर्वीत ब्रह्मणि तथा परिस्मिन्प्रवणं मनः॥ एते यमाः सनियमाः पश्च पश्च च कीर्तिताः। विशिष्टफलदाः काम्या निष्कामानां विम्नक्तिदाः॥ एकं तन्नाऽऽसनादीनां समास्थाय गुणैः पुनः। <sup>3</sup> यमाएयैर्नियमाएयैश्च युक्जीत नियतो यतिः॥

<sup>1 39, 9-90.</sup> 

<sup>2</sup> ६, ७, ३६.

<sup>3</sup> समाख्यैः इति उद. मातृ.

## वायुपुराणे

¹पद्ममूर्द्धासनं वाऽपि तथा खस्तिकमासनम्। आस्थाय योगी युङ्जीत कृत्वा तत्प्रवणं मनः॥

## मार्कण्डेयपुराणे

<sup>2</sup>प्राणापाननिरोधश्च प्राणायाम उदाहृतः।

## विष्णुपुराणे

<sup>3</sup>प्राणाख्यमनिलं वश्यमभ्यासात् क्रुश्ते हि यः। प्राणायामः स विज्ञेयः सबीजोऽबीज एव च। 'सबीजो' मन्त्राचालम्बनः।

# बृहस्पतिः

4 बद्धाऽऽसनं नियम्याऽस्नस्मृत्वा चर्ष्यादिकं तथा।
सिन्नमीलितदृद्धौनी प्राणायामं समभ्यसेत्॥
सव्याहृतिं सप्रणवां गायत्रीं शिरसा सह।
त्रिः पठेदायतप्राणः प्राणायामः स उच्यते॥
ज्ञादानं बोधमुत्सर्गं वायोस्तिस्नः समभ्यसेत्।
ब्रह्माणं केशवं शम्भुं ध्यायन् मुच्येत बन्धनात्॥
रक्तं पितामहं ध्यायदिद्वष्णुं नीलोत्पलप्रभम्।
श्वेतं ज्यक्ष्यं हरं चैव संसाराण्वतारणम्॥

<sup>1 99-93.</sup> 

<sup>2</sup> ३९, १२.

<sup>3 3, 0, 80.</sup> 

<sup>4</sup> आचारकाण्डम्—३१, ३२.

<sup>5</sup> संस्कारकाण्डम्—५५९.

<sup>6</sup> आचारकाण्डम्—३८; प्रजापतिमिति मु. पु. पाठः

<sup>1</sup>प्राणायामैर्दहेदोषं मनोवाग्देहसम्भवम् । प्रत्याहारेण संसर्गं ध्यानेनाऽनैश्वरान् गुणान् ॥ धाव्यमानं यथा नश्येद्धातृनां संस्मृतं मलम् । तथेन्द्रियगतो दोषः प्राणायामेन दह्यते ॥

## देवलः

त्रिविधः प्राणायामः—कुम्भो रेचनं पूरणिमिति। निश्वास्ताम्यां सिनरोधः कुम्भः। अजस्रिनिश्वासो रेचनम्। निश्वासाध्मानं पूरणिमिति। स पुनरेकद्वित्रिभिरुद्वातैर्मृदुर्मन्दस्तीक्षणो वा भवति। प्राणापानव्यानोदानसमानानां सकृदुद्गमनं मूर्द्धान्माहृत्य निवृत्तिश्चोद्वातः। तत्र ऊर्ध्वं नाभेर्गतो रेचनोच्छा-सक्षरणोद्धारकर्मा प्राणः। अधोनाभेरुत्सर्गानन्दकर्माऽपानः। शाखासम्बन्धिस्कन्धाविष्टः प्रसारणावक्षेपणाकुश्रनश्रमण-रेचनवानगमनकर्मा व्यानः। बाहुरुग्रीवाचक्षुःपार्श्वगतः चेष्टाविक्रमबलाधानकर्मोदानः। श्रोत्रहृदयनाभिगतः सर्व-कर्मा स्यन्दनावबोधनानां समायतत इति समानः। ग्लानो विविस्मः सुषुप्सुरुद्विग्नः क्षुधितो व्याधितः श्रीतोष्णा-र्दितः संप्राप्तवेगो वा प्रणायामं न युञ्जीत।

# मार्कण्डेयपुराणे

<sup>2</sup>लघुमध्योत्तरीयाख्यः प्राणायामस्त्रिधा मतः। तस्य प्रमाणं वक्ष्यामि तन्नाऽलर्क शृणुष्व मे ॥ लघु द्वादशमात्रास्तु द्विगुणा स तु मध्यमः।

<sup>1</sup> संस्कारकाण्डम्-५५७-५५८.

<sup>2 38, 93.</sup> 

त्रिगुणाभिस्तु मात्राभिरुत्तरीय उदाहृतः। निमेषोन्मेषणा मात्रा तालो लघ्वक्षरं तथा॥

## योगी याज्ञवल्कयः

अङ्गुलिमोक्षत्रितयं जान्वोपरि मार्जनं वाऽपि। तालत्रयमपि तज्ज्ञा मात्रासंज्ञां प्रशंसन्ति॥

# मार्कण्डेयपुराणे

<sup>1</sup>प्रथमेन जयेत् स्वेदं मध्यमेन तु वेपथुम्। विषादं हि तृतीयेन जयेदोषमनुक्रमात् ॥ मृदुत्वं सेवमानस्य सिंहशार्र्लकुञ्जराः। यथा यान्ति तथा प्राणो वइयो भवति योगिनः॥ वइयं सन्त² यथेच्छातो नागं नयति हस्तिपः। तथैव योगी छन्देन प्राणं नयति साधितम् ॥ यथा हि साधितः सिंहो मृगान् हन्ति न मानवान्। तद्वन्निरुद्धपवनः किल्बिषं न चणां तनुम्।। तस्मायुक्तः सदा योगी प्राणायामपरो भवेत्। श्र्यतां मुक्तिफलदं तस्याऽवस्थाचतुष्ट्यम् ॥ ध्वनिप्राप्तिस्तथा संवित् प्रसादश्च महीयते। खरूपं शृणु मे तेषां कथ्यमानमनुक्रमात्॥ कर्मणामिष्टदुष्टानां जायते फलसंक्षयः। चेतसोऽतिकषायत्वाचत्र साध्वस्तिरुच्यते ॥ ऐहिकामुष्मिकान् कामान् लोभमोहात्मकं च यत्। निरुध्याऽऽस्ते सदा योगी प्राप्तिः सा सर्वकामिकी॥

<sup>1</sup> ३९, १६.

<sup>2</sup> मत्तं इति ना. and स.

अतीतानागतानर्थान् विप्रकृष्टांस्तिरोहितान् । विजानातीन्दुसूर्यक्षं ग्रहाणां ज्ञानसंपदम् ॥ तुल्यप्रभावस्तु यदा योगी प्राप्नोति संविदम् । तदा संविदिति ख्याता प्राणायामस्य सा स्थितिः ॥ यान्ति प्रसादं येनाऽस्य मनः पश्च च धातवः । इन्द्रियाणीन्द्रियार्थाश्च स प्रसाद इति स्मृतः ॥ 'पश्चधातवः' पृथिव्यादि पश्चभृतानि ।

#### तथा

¹प्राणायामा दश द्वौ च धारणा साऽभिधीयते।
द्वे धारणे स्मृतो योगो योगिभिस्तत्त्वदिशिभिः॥
तथा वै योगयुक्तस्य योगिनो नियतात्मनः।
सर्वदोषाः प्रणश्यन्ति स्वस्थश्चैवोपजायते॥
वीक्षते च परं ब्रह्म प्राकृतांस्तु गुणान् पृथक्।
व्योमादिपरमाणुश्च तथाऽऽत्मानमकल्मषम्॥
इत्थं योगी यताहारः प्राणायामपरायणः।
जितां जितासनो भूमिमारोहेत यथा गृहम्॥
दोषान्मोहं तथा व्याधिमाक्षान्ता भूरनिर्जिता।
विवर्द्वयति नारोहेत्तस्माद्भूभिमनिर्मितम्²॥
उपायश्चाऽत्र कथितो योगिभिः परमर्षिभिः।
येन व्याध्यादयो दोषा न जायन्ते हि योगिनः॥
यथा तोयार्थिनस्तोयं पद्मनालादिभिः शनैः।
आपिवेयुस्तथा योगी पिवेद्वायुं जितश्रमः॥

<sup>1 38, 34.</sup> 

<sup>2</sup> अनिर्जिताम्—स.

<sup>3 39, 87-84.</sup> 

प्राङ्नाभ्यमुदरे चाऽथ तृतीया च ततोपरि¹।
कण्ठे मुखे नासिकाग्रे नेत्रभूमध्यमूर्द्वसु ॥
किञ्चित् परस्यात्तर्सिमस्तु धारणा परमा स्मृता।
दशैता धारणाः प्राप्य प्राप्तोत्यक्षरसाम्यताम् ॥
²प्राणानामुपसंरोधात् प्राणायाम उदाहृतः।
धारणेत्युच्यते ज्ञेयं धार्यते यन्मनोऽनया॥
शब्दादिभ्योऽनिवृत्तानि यदक्षाणि यतात्मभिः।
प्रत्याहियन्ते योगेन प्रत्याहारस्ततस्मृतः॥

'अनिवृत्तानि' स्वविषये संसक्तानि । 'योगेन चित्त-वृत्तिनिरोधेन', 'योगश्चित्तवृत्तिनिरोध' इति <u>पातञ्जलेऽभि-</u> धानात् ।

## देवलः

अणुत्वाचापल्याह्याघवाद्वलवत्वाद्वा योगभ्रष्टस्य मनसः पुनः प्रत्यानीयार्थे योजनं प्रत्याहारः ।

'अर्थी' त्राऽत्मा।

# विष्णुपुराणे

<sup>3</sup>शब्दादिष्वनुरक्तानि निगृह्याणीति योगवित्। कुर्याचित्तानुकारीणि प्रत्याहारपरायणः॥ पश्यता परमा तेन जायतेति च नात्मनाम्। इन्द्रियाणामवश्यैस्तै न योगी योगसाधकः॥

<sup>1</sup> तथोरिस इति स.

<sup>2 39, 80-89.</sup> 

<sup>3</sup> ६, ७, ४३.

## देवलः

शरीरेन्द्रियमनोबुध्यात्मनां धरणाद्वारणा।

# हारीतः

मनसो धारणं अन्तः शरीरे, हृदि, ललाटे, परंब्रह्मा-त्मज्योतिरादित्यमहीन भस्सु जलभाजनवन्मनसस्त्वेकधार-णाद्धारणा ।

'अन्तर्देहे', हृदयादौ, बहिर्वापहृतपाप्मादि गुणक परब्रह्मादौ, यन्मनसो धारणं सा धारणा। 'जलभाजनवत्' इति, यद्भाजनगतं जलं तस्य भाजन एव स्थितिः। एव मेतेषु सत्सु, गतिर्मनसोऽवस्थितिरेकत्र देशविशेषे धारणा-ज्ञायत इति। 'एवं च देशवत्र चित्तस्य' यः साधारण उक्ता स्यात्। तथा च पातञ्जलसूत्रम्। "देशवत्र चित्तस्य धारणा" इति।

### राङ्घः

मनस्संयमनं तज्ज्ञै धारणेति निगद्यते॥

# विष्णुपुराणे

<sup>1</sup>प्राणायामेन पवनैः प्रत्याहारेण चेन्द्रियैः । वशीकृतं ततः कुर्यात् स्थितं चेतः शुभाश्रये ॥

# महाभारते

<sup>2</sup>सुस्थेयं क्षुरधारासु निज्ञितासु महामते। धारणासु सुयोगस्य दुःस्थेयमकृतात्मभिः॥

<sup>1 €,</sup> ७, ४4.

<sup>2</sup> शा-३०६, ५४.

विपन्ना धारणा यस्मान्नयन्ति न शुभां गतिम्।
नेत्रहीनं यथा नारं पुरुषाणां तु वै नृप ॥
यस्तु तिष्ठति कौन्तेय धारणासु यथाविधि।
मरणं जन्मदुःखं च सुखं च परिमुश्रति॥
योगकृत्येषु योगानां ध्यानमेव परं बलम्।
तथाऽपि द्विविधं ध्यानमाहुर्वेदविदो जनाः॥
एकाग्रभावं मनसः प्राणायामास्तथैव च।
तद्व्यानं प्रथमेरङ्गैः षड्भिर्निष्पाद्यते नृप।
तस्यैव कल्पनाहीनस्रह्णग्रहणं हि यत्॥
मनसा ध्याननिरताद्यः समाधिः सोऽभिधीयते।

## अथाहारादिनियम:

# तत्र मार्कण्डेयपुराणे

<sup>1</sup> भैक्षं यवाग् तकं वा पयो यावकमेव वा। फलं मूलं विपकं वा कणपिण्याकसक्तवः॥ इत्येते वै शुभाहारा योगिनां सिद्धिकारकाः।

## <u>महाभारते</u>

<sup>2</sup>कणानां भक्षणो युक्तः पिण्याकस्य च भक्षणे। स्तेहानां वर्जने युक्तो योगी वलमवाप्रयात्॥ भुञ्जानं यावकं भक्ष्यं दीर्घकालमरिन्दम। एकदाऽसौ विद्युद्धात्मा योगी वलमवाप्रुयात्॥

<sup>1 89, 99.</sup> 

<sup>2</sup> शा-३०६, ४३-४५.

पक्षान्मासान् ऋतृन् स्थित्वा सश्चरंश्च ग्रहांस्तथा। अपः पीत्वा पयोमिश्राः योगी बलमवाप्नुयात्॥

# वायुपुराणे

¹योगिनां चैव सर्वेषां श्रेष्ठं चान्द्रायणं स्मृतम्। एकंद्वे त्रीणि चत्वारि शक्तितो वा समाचेरत्॥

## महाभारते

मोक्षधर्मेषु नियतो लब्धाहारो जितेन्द्रियः। प्रामोति ब्रह्मणःस्थानं यत्परं प्रकृतेर्धुवम्॥

#### तथा

सदुष्करं ब्रह्मचर्यमुपायं तत्र मे शृणु ।
संप्रवर्तमुदीर्णं च निगृह्णीयाद्विजोत्तमः ।
योषितां न कथा श्राव्या न निरीक्ष्या निरम्बराः ॥
कथिश्वदर्शनादासां दुर्वलानाऽऽविशेद्रजः ।
रागोत्पत्तौ चरेत्कृष्ट्रमहस्त्रिः प्रविशेदपः ॥
मग्नः खभे² च मनसा त्रिजेपेदघमर्षणम् ।
पाप्मानं त्रिर्दहत्येवं अन्तर्भूतरजोमयम् ॥

' दुर्वलान्' अजितेन्द्रियान्। 'स्रप्ते च' स्त्रीविषयानु-रागोत्पतौ इत्यर्थः।

# मार्कण्डेयपुराणे

<sup>3</sup>र्ग्यन्वेचावकारोषु वनेषु च गुहासु च । नित्ययुक्तः सदा योगी ध्यानं सम्यगुपाक्रमेत्॥

<sup>1 94, 94.</sup> 

<sup>2</sup> खल्पेन मनसा-ना. and स.

<sup>3 89, 39.</sup> 

<sup>1</sup>सराव्देऽग्निजलाभ्यारो जीणें गोष्ठे चतुष्पथे। शुष्कपर्णचये नद्यां इमरााने ससरीस्रपे॥ सभये कूपतीरे वा चैत्यवल्मीकसश्चये। देरोष्वेतेषु तत्त्वज्ञो योगाभ्यासं विवर्जयेत्॥

### महाभारते

<sup>2</sup>विमुक्तः सर्वसङ्गभ्यो लघ्वाहारो जितेन्द्रियः। सपूर्वापररात्रिषु धारयेन्मनसाऽऽत्मिनि॥ <sup>3</sup>मूत्रोत्सर्गे पुरीषे च भोजने च नराधिप। त्रिकालं नाऽभियुझीत शेषं युझीत तत्परः॥

# मार्कण्डेयपुराणे

4नाऽऽध्मातः श्लुघितः श्लान्तो न च व्याकुलचेतनः।
युज्जीत योगं राजेन्द्र योगी सिध्यर्थमाहतः॥
नाऽतिश्लीते न चोष्णे वा द्वन्दे नाऽप्यनिलात्मके।
कालेष्वेतेषु युज्जीत न योगं ध्यानतत्परः॥
क्तस्याऽनुपपत्तौ च देशे काले विवर्जिते।
नाऽसतो दर्शनं योगे तस्मात्तं परिवर्जयेत्॥
दोषानेताननाहत्य मृहत्वाद्यो युनक्ति वै।
विद्वाय तस्य ये दोषा जायन्ते तान्निबोध मे॥
वाधिर्यं जडता लोपः स्मृतेर्मृकत्वमन्धता।
जवरश्च जायते सद्यः तद्वद्ञानयोगिनः॥

<sup>1 39, 86, 40.</sup> 

<sup>2</sup> शा-३११, १३.

<sup>3</sup> शा-३११, ९.

<sup>4 39, 88-80.</sup> 

<sup>5 39, 40-43.</sup> 

# अथ दोषचिकित्सा

## तत्र वायुपुराणे

¹तेषां चिकित्सां वक्ष्यामि दोषाणां च यथाक्रमम्।
यथा शाम्यन्ति ते दोषाः प्राणायामसमुत्थिताः॥
क्लिग्धां यवाग्मत्युष्णं सुक्त्वा तत्र तु धारयेत्।
अनेन क्रमयोगेन वातगुल्मं प्रणश्यति॥
तदावर्तप्रतीकारमिदं कुर्याचिकित्सितम्।
सर्वगात्रप्रकंपेन समारव्धस्य योगिनः॥
इमां चिकित्सां कुर्वीत यथा संपद्यते सुखम्।
मनसा पर्वतं काये विष्टम्भीकृत्य धारयेत्॥
उरोघाते ²रसस्थाने कण्ठदेशे च धारयेत्।
³वचोघाते तथा वाचि वाधिर्ये श्रोत्रयोस्तथा॥
'प्राप्तान्त्रप्रकृत्य विष्टम्भीकृत्य धारयेत्।

'समारब्धस्य' क्रान्तस्य । विष्टंभीकृत्य धारयेत् पर्वतं धारयेत ।

# मार्कण्डेयपुराणे

4अमानुषं सत्त्वमन्तर्योगिनं प्रविदेशियदि । वाय्वग्निधारणादेनं देहसंस्थं विनिर्देहेत् ॥ 4 अमानुषं सत्त्वं रक्षःपिद्याचादि ।

# वायुपुराणे

<sup>5</sup>कृष्णसर्पोपबाधे तु धारयेत् हृदयोदरे । महर्जनस्तपःसत्यं हृदि कृत्वा तु धारयेत् ॥

<sup>1 99,</sup> ३९.

<sup>2</sup> उरस्स्थानं, इति, मु. पाठः

<sup>3</sup> त्वचोऽवघाते तां वाचि बाधिर्ये श्रोत्रशोस्तथा, इति, मु. पाठः

<sup>4 39, 60.</sup> 

<sup>5 99, 44.</sup> 

विषस्य तु पलं पीत्वा विश्वाल्यां धारयेत्ततः। सर्वतः सनगां पृथ्वीं कृत्वा मनसि धारयेत्॥ हृदि कृत्वा समुद्रांश्च तथा सर्वाश्च देवताः। सहस्रेण घटानां तु युक्तः स्नायीत योगवित्॥ उदके कण्ठमात्रे तु धारणां मूर्धि धारयेत्। प्रतिस्रोतोपविष्टस्तु धारयेत्सर्वगात्रकम्॥ श्रीणांकपणीपुटकैः पिवेत् वल्मीकमृत्तिकाम्। चिकित्सितविधिर्श्चेष कमशो योगिनां हितः॥ व्याख्यातस्तु समासेन योगदृष्टेन हेतुना।

### अथ योगविधिः

# <sup>3</sup>तत्र महाभारते

योगी युद्धीत सततमात्मानं रहिस स्थितः।
एकाकी यतचित्तात्मा निराशीरपरिग्रहः॥
ग्रुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मनः।
नात्युच्छ्तं नातिनीचं चैलाजिनक्कशोत्तरम्॥
तन्नैकाग्रं मनः कृत्वा यतचित्तेन्द्रियिकयः।
उपविश्याऽऽसने युञ्ज्याद्योगमात्मविशुद्धये॥
समं कायशिरोग्रीवं धारयन्नचलं स्थिरः।
संप्रेक्ष्य नासिकाग्रं स्वं दिशश्चाऽनवलोकयन्॥
प्रशान्तात्मा विगतभीः ब्रह्मचारिव्रते स्थितः।
मनः संयम्य मिचत्तो युक्त आसीत मत्परः॥

<sup>1</sup> विषाविष्टो for पविष्टस्तु in printed बायुपुराण.

<sup>2</sup> विश्रुतो योगनिर्मितः इति, मु. पाठः

<sup>3</sup> भगवद्गीता-६, १०-१४.

# वायुपुराणे

1ॐकारं प्रथमं कृत्वा चन्द्रसूर्यों नमस्य च।
आसनं खित्तकं कृत्वा पद्ममद्धीसनं तथा॥
समजानुरेकजानुर्वा उत्तानखितकोऽपि वा।
समो दृढासनो भृत्वा संहृत्य चरणावुमौ॥
पार्षणभ्यां वृषणौ च्छाच तथा प्रजननं ततः।
इन्द्रियाणीन्द्रियार्थभ्यो मनः पश्च च मारुतान्॥
निगृद्य समवायेन प्रत्याहारसुपक्रमेत्।
यस्तु प्रत्याहरेत् कामान् कूर्मोऽङ्गानीव सर्वद्याः॥
तथाऽत्मरितरेकस्थः पद्यत्यात्मानमात्मना।
पूरियत्वा समीरं तु सवाद्याभ्यन्तरः द्युचिः॥
आकण्ठनाभियोगेन प्रत्याहारसुपक्रमेत्।

## <sup>2</sup>याज्ञवल्क्यः

जरस्थोत्तानचरणः सव्ये न्यस्येतरं करम् । उत्तानं किञ्चिदुन्नम्य मुखं विष्टभ्य चोरसा ॥ निमीलिताक्षः सत्वस्थो दन्तैर्दन्तानसंस्पृद्दोत् । तालुस्थाचलजिह्नश्च संवृतास्यः सुनिश्चलः ॥ सन्निरुद्देन्द्रियग्रामो नातिनीचोचित्रतासनः । द्विग्रणं त्रिग्रणं वाऽपि प्राणायामसुपक्रमेत् ॥

<sup>&#</sup>x27;सत्त्वस्थः'कामकोधादिरहितः।

<sup>1 99, 93.</sup> 

<sup>2 3, 996-200.</sup> 

<sup>3</sup> उन्नम्य इति विज्ञानेश्वरपाठः, उन्नम्य इति श्रपरार्कपाठः

<sup>4</sup> संस्पृशन् इति अपराकंमिताचरापाठः

### देवलः

देवतायतनं शून्यागारगिरिकन्दरनदीपुलिनगुहारण्या-नामन्यतमे शुचौ निराबाधे विभक्ते समुपस्तीर्णमानसं कृत्वा, तस्मिन्लघ्वाहारो निरामयः, शुचिः शिरोग्रीवापाणि-पादौ च समास्थाप्य, शरीरमृजुं समाधाय, शिश्रवृषणाव-पीडयन, यितिश्विदपाश्रित्य स्वस्तिकं भद्रकं मण्डलं वाऽधि-ष्ठाय, उदङ्मुखः, प्राङ्मुखो वा, दन्तैर्दन्तानसंस्पृद्द्य, अक्षि-भ्यामव्यक्तमनुन्मील्य च, मुखनासिकाभ्यां ऐक्यावसन्ना-ग्रस्थितदृष्टिः, सर्वेन्द्रियाणि संहृत्योध्वं प्राणानुद्दीर्य, मनसा तचिन्तनं ध्यानम्।

# <sup>1</sup>महाभारते

नाऽत्यक्षतस्तु योगोऽस्ति न चैकान्तमनश्नतः।
न चाऽतिस्वमशीलस्य जाग्रतो नैव चाऽर्जुन॥
युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु।
युक्तस्वमाववोधस्य योगो भवति दुःखहा॥
तथाच देवसुपशान्तेन दान्तेनैकान्तशीलिना।
आत्मारामेण वृद्धेन यो ह्यात्मा स नसंशयः॥

#### दक्षः

कषायमोहिवक्षेपलजाशङ्कादिचेतसः। व्यापारास्तु समाख्याताः तैर्हीनं वशमानयेत्॥ कुटुम्बैः पश्चमिर्शामषष्ठं तत्र महान्मनः। देवासुरमनुष्यैर्वा संजेतुं नैव शक्यते॥ बस्टेन परराष्ट्राणि गृह्णन् श्रूरस्तु नोच्यते । ¹जितेन्द्रियेन्द्रियग्रामः स श्रूरः कथ्यते बुधैः ॥

## महाभारते

<sup>2</sup>श्रीभगवानुवाच ।

सङ्कल्पप्रभवान् कामान् त्यक्तवा सर्वानदोषतः। मनसैवेन्द्रियग्रामं विनियम्य समन्ततः॥ शनैःशनैरुपरमेत् बुद्धचा धृतिगृहीतया। आत्मसंस्थं मनः कृत्वा न किश्चिद्पि चिन्तयेत् ॥ यतो यतो निश्चरति मनश्चश्रलमस्थिरम्। ततस्ततो नियम्यैतदात्मन्येव वद्यां नयेत्॥ युञ्जन्नेवं सदाऽऽत्मानं योगी विगतकल्मषः। सुखेन ब्रह्मनिर्वाणमत्यन्तं सुखमश्रुते ॥ सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चाऽऽत्मनि। ईक्षते योगयुक्तात्मा सर्वत्र समद्दीनः॥ यो मां पर्यति सर्वत्र सर्वं च मयि पर्यति। तस्याऽहं न प्रणद्यामि स च मे न प्रणद्यति॥ सर्वभूतस्थितं यो मां भजत्येकत्वमास्थितः। सर्वथा वर्तमानोऽपि स योगी मयि वर्तते ॥ आत्मौपम्येन सर्वत्र समं पश्यति योऽर्जुन । सुखं वा यदि वा दुःखं स योगी परमो मतः॥

<sup>1</sup> जितो येनेन्द्रियम्रामः स शूरः कथ्यते बुधैः—ना. and स.

<sup>2</sup> भगवद्गीता—६, २४-२८-३५; श्रीभगवानुवाच appears only at the beginning of the chapter.

<sup>3</sup> ब्रह्मसंस्पर्शम् इति ना. स. and श्री शङ्करभाष्यपाठश्व.

<sup>4</sup> उदयपुरमातृकायां 'न स भूयोऽपि जायते 'इति पाठः

#### अर्जुन उवाच ।

यो यो योगस्त्वया प्रोक्तः साम्येन मधुसूदन।
एतस्याऽहं न पद्यामि चश्रलत्वात् स्थिति स्थिराम् ॥
चश्रलं हि मनः कृष्ण प्रमाथि बलवद्दृहम्।
तस्याऽहं निग्रहं मन्ये वायोरिव सुदुष्करम्॥

#### श्रीभगवानुवाच ।

असंशयं महाबाहो मनो दुर्निग्रहं चलम्। अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते॥ असंयतात्मना योगो दुष्पाप इति मे मतिः। वद्यात्मना तु यतता शक्योऽवाशुमुपायतः॥

'न प्रणद्यामि' न तिरो भवामि। 'सर्वथा वर्तमानोऽपि' मिय वा बुद्धिविकारे वा प्रपश्चे ब्रह्मबुद्धचा। 'चेतसा वर्त-मानो' मय्येवाऽसौ वर्त्तत इत्यर्थः।

#### तथा

पिण्डीकृत्येन्द्रियग्राममासीनः काष्ठवन्मुनिः। शब्दं न विन्देच्छ्रोत्रेण स्पर्शं चाऽपि न वेदयेत्॥ रूपं न चक्षुषा विन्द्याजिह्न्या च रसांस्तथा। श्रेयांस्यपि च सर्वाणि जह्याद्योगेन योगवित्॥ पश्चवर्गप्रमाथीनि नेच्छेचैतानि वीर्यवान्। तमो मनसि संसुज्य पश्चवर्गविचक्षणः॥ समादध्यान्मनो आन्तमिन्द्रियार्थेः सपश्चभिः। निःसंसारि निरालम्बं पश्चद्वारं चलाचलम्॥ पूर्वध्यानपथे धीरः सदा दध्यान्मनोन्तरम्। इन्द्रियाणि मनश्चैव यदा पिण्डीकरोत्ययम्॥ एवं ध्यानपथः पूर्णी मया समनुवर्णितः। तस्य तत्पूर्वसंरुद्धमात्मषष्टमनोन्तरम्। स्फ्ररिष्यति समुद्रान्तं विद्युदम्बुधरो यथा ॥ जलबिन्दुर्यथा लोकपर्णस्थः सर्वतश्रलः। एवमेवाऽस्य तचित्तं भवति ध्यानवर्त्मनि ॥ समाहितं क्षणं किश्चित् स्थानवर्त्मनि तिष्ठति। पुनर्वायुपथभ्रान्तं मनो भवति वायुवत्॥ अनिर्वेदो गतक्केद्यो गततन्द्री विमत्सरः। समादध्यात्पुनश्चेतो ध्यानेन ध्यानयोगवित्॥ विचारश्च वितर्कश्च विवेकश्चोपजायते। मुनेः समाद्धानस्य प्रथमं ध्यानमात्मनः॥ मनसा क्विरयमानस्तु स समाधानकाम्यया। न निर्वेदं मुनिर्गच्छेत्कुर्यादेवाऽऽत्मनो हितम्॥ खयमेव मनश्चैकं पश्चवरीश्च भारत। पूर्व ध्यानपथं प्राप्य निल्ययोगेन शाम्यति॥ न तत्पुरुषकारेण न च देवेन केनचित्। सुखमेष्यसि तत्तस्य यदेवं संयतात्मनः॥ सुखेन तेन संयुक्तो वंस्यते ध्यानकर्मणि।

'पिण्डीकृत्य' प्रत्याहृत्य।

### दक्षः

लोको वशीकृतो यैस्तु यैरात्मा च वशीकृतः। इन्द्रियार्थान् यतस्तेषां योगं वक्ष्याम्यशेषतः॥ नाऽरण्यसेवनायोगो नाऽनेकग्रन्थचिन्तनात्। व्रतिर्यशैस्तपोभिर्वा न योगः कस्यचिद्भवेत्॥ न वै पद्मासनाद्योगो न नासाग्रनिरीक्षणात्।
न वै शास्त्रातिरिक्तेन शौचेन भवित कचित्॥
न मौनमन्त्रकुहकैरनेकैः कुसृतैस्तथा।
लोकयात्राभियुक्तस्य न योगः कस्यचिद्भवेत्॥
अभियोगात्तथाऽभ्यासात्तिसमन्नेव विनिश्चयात्।
पुनः पुनरनुद्रेगाद्योगः सिध्यति नाऽन्यथा॥
आत्मचिन्ताविनोदेन शौचकीडनकेन च।
सर्वसत्त्वसमत्वेन योगः सिध्यति नाऽन्यथा।
यस्त्वात्मिभथुनो नित्यमात्मकीडस्तथैव च॥
आत्मानन्दश्च सत्ततमात्मन्येव समाहितः॥
आत्मान्येव च सन्तुष्टः सन्तुष्टो नाऽन्यमानसः।
आत्मन्येव च तृप्तस्य योगः सिध्यति नाऽन्यथा॥
स्वमेऽिप योऽभियुक्तश्च जाग्रदेव विशेषतः।
ईहक्चेष्टः स्मृतः श्रेष्टो वरिष्टो ब्रह्मवादिनाम्॥

#### <sup>1</sup>याज्ञवल्क्यः

अनन्यविषयं कृत्वा मनोबुद्धिस्मृतीन्द्रियम् । ध्येय आत्मा स्थितो योऽसौ हृदये दीपवत् प्रभुः ॥ यथाविधानेन पठन् सामगायत्र्यमव्ययम्² । सावधानस्तथाऽभ्यासात् परमात्माऽधिगच्छति ॥ अपरान्तकमुछोप्यं मद्रकं प्रकरीं तथा । आवैणकं सरोविन्दुमुत्तरं गीतकानि तु ॥ ऋग्गाथा पाणिका दक्षविहिता ब्रह्मगीतिका ॥

<sup>1 3, 999-994.</sup> 

<sup>2</sup> सामगायमिवच्युतम् इति विज्ञानेश्वरपाठः ; सामगायस्यविस्वरम् इति श्रपरार्कपाठः (पृ. ९९०.)

<sup>3</sup> तदभ्यासात् परं ब्रह्माश्चिगच्छति इति मिताचरापाठः

गेयमेतत्तदभ्यासकारणान्मोक्षसंज्ञकम् । वीणावादनतत्त्वज्ञः श्रुतिजातिविद्यारदः ॥ तालज्ञश्चाऽप्रयासेन मोक्षमार्गं नियच्छति । गीतज्ञो यदि गीतेन नाऽऽप्नोति परमं पदम् । रुद्रस्याऽनुचरो भूत्वा तेनैव सह मोदते ॥

'अपरान्तकमुक्लोप्यम्' अत्र प्रकर्गी रेणकानि खर-विन्दुसिहतमुत्तरं चेति। एतानि प्रकरणाख्यानि सप्तगीत-कानि ऋग्गाथाद्याः चतस्रो गीतिकाः। एतदपरान्तकादि-गीतजातं परमात्मतया चिन्तितं मोक्ष साधनत्वान्मोक्ष-संज्ञकं ज्ञातव्यम्। तदभ्यासस्यैकाग्रताप्रतिपादनद्वारेणौ-त्सुक्चापत्तिहेतुत्वात्। 'अ्यत' इति। श्रुतिद्वाविंद्यातिधा। सा तु खरेषु। तथाहि षड्जमध्यमपश्रमाः प्रत्येकं चतुः श्रुतयः। ऋषभधैवते प्रत्येकं त्रिश्रुती। गान्धारनिषादौ प्रत्येकं द्विश्रुती। जातयस्तु षड्जातयः श्रुद्धाः। सङ्कर-जास्त्वेकादद्य। एवमष्टादद्यविधाः। 'गीतज्ञो यदि' इति। गीतिज्ञो यदि कथित्रद्विग्नतो योगस्थः सन्मुच्यते तदा रुद्रानुचरत्वं लभत इत्यर्थः।

# युक्तलक्षणम्

## तत्र महाभारते

युक्तस्य तु महाराज लक्षणान्युपधारयेत्। निर्वाते तु यथा दीपो ज्वलेत्स्नेहसमन्वितः॥ निश्चलोर्द्ध्वेशिखस्तद्वयुक्तमाहुर्मनीषिणः। पाषाण इव मेघोत्थैर्यथा विन्दुभिराहतः॥ नालं चालियतुं राक्यः तथा युक्तस्य लक्षणम्। शङ्खदुन्दुभिनिघोषैः विविधैर्गीतवादितैः॥ क्रियमाणैर्न कम्पेच युक्तस्यैतन्निदर्शनम्। तैलपूर्णे यथा पात्रं कराभ्यां घारयन्नघः॥ सोपानमारुहेद्गीतः तर्ज्यमाणोऽसिपाणिभिः। संयतात्मा भयात्तेषां न पात्राह्विन्दुमुतसृजेत्॥ तथैवोत्तरमाणस्य एकाग्रमनसस्तथा। स्थिरत्वादिन्द्रियाणां च निश्चलत्वे तथैव च ॥ एवं युक्तस्य तु मुनेर्रुक्षणान्युपधारयेत्। संयुक्तः पद्यति ब्रह्म यत्तत्परममव्ययम् ॥ महतस्तमसो मध्ये स्थितं ज्वलनसन्निभम्। एतेन केवलं याति त्यक्त्वा देहमसाक्षिकम्॥ कालेन महता राजन् श्वितरेषा सनातनी।

तथा

स्थिरीकृत्येन्द्रियग्रामं मनसा मिथिलेश्वर । मनो बुद्धचा स्थिरं कृत्वा पाषाण इव निश्चलः ॥ स्थाणुवचाऽप्यकम्पः स्याद्गिरिवचाऽपि निश्चलः।
बुद्धचा विधिविधानज्ञास्तदा युक्तं प्रचक्षते॥
न शृणोति नचाऽऽघाति न रंस्यति न पर्यति।
न च स्पर्शे विजानाति न सङ्कल्पयते मनः॥
न चाऽभिमन्यते किश्चित्र बुद्धचित च काष्ठवत्।
तदा प्रकृतिमापन्नं युक्तमाहुर्मनीषिणः॥

#### तथा

¹यदा विनियतं चित्तमात्मन्येवाऽवतिष्ठति ।

निस्त्पृहः सर्वक्रामेभ्यो युक्त इत्युच्यते तदा ॥

यथा दीपो निवातस्थो नेङ्गते सोपमा स्मृता ।

योगिनो यतचित्तस्य युञ्जतो योगमात्मनः ॥

यत्रोपरमते चित्तं निरुद्धं योगसेवया ।

यत्र चैवाऽऽत्मनाऽऽत्मानं पद्यन्नात्मिन तुष्यति ॥

सुखमात्यन्तिकं यत्तद्धुद्धित्राह्यमतीन्द्रियम् ।

वेत्ति यत्र न चैवाऽयं स्थितश्चलति तत्त्वतः ॥

यं लब्ध्वा चाऽपरं लाभं मन्यते नाऽधिकं ततः ।

यस्मिन् स्थितो न दुःखेन गुरुणाऽपि विचाल्यते ॥

तं विद्याद्दुःखसंयोगवियोगं योगसंज्ञितम् ।

स निश्चयेन योक्तव्यो योगो निर्विव्नचेतसा ॥

#### तथा

<sup>2</sup>ज्ञानविज्ञानतृप्तात्मा क्र्टस्थो विजितेन्द्रियः। युक्त इत्युच्यते योगी समलोष्टाइमकाश्चनः॥ 'क्रूटस्थो' निर्विकार इत्यर्थः।

<sup>1</sup> गीता—६, १८-२३.

<sup>2</sup> गीता-६, ८.

# अथ ध्येयस्वरूपम्

# ¹विष्णुः

जरुस्थोत्तानचरणः सन्ये करे करं इतरं न्यस्य तालुस्था-चलजिह्नो दन्तैर्दन्तान् संस्पृशन्, स्वं नासिकाग्रं पश्यन्, दिशश्चाऽनवलोकयन्, विगतभीः, प्रसन्नात्मा,² चतुर्वि-शत्या तत्त्वैर्न्यतीतं चिन्तयेत्॥१॥ नित्यमतीन्द्रियमगुणम्। शब्दस्पर्शरूपरसगन्धातीतं, सर्वस्थमतिस्थूलम्॥२॥ सर्व-गमतिसूक्ष्मम्॥३॥ सर्वतः पाणिपादं, सर्वतोऽक्षिशिरो-मुखं, सर्वतः सर्वेन्द्रियशक्तिम्॥४॥ एवं ध्यायन्॥५॥ ध्याननिरतस्य च संवत्सरेण योगाविर्भावो भवति॥६॥ अथ निराकारे लक्षबन्धं कर्तुं न शक्तोति तदा पृथिन्यप्-तेजोवाय्वाकाशमनोबुद्धचात्मान्यक्तपुरुषाणां पूर्वे पूर्वे ध्या-त्वा तत्र लब्धलक्षः तत्तत् परित्यज्याऽपरमपरं ध्यायेत्॥७॥ एवं पुरुषध्यानमारभेत॥८॥ अन्नाऽप्यसमर्थो हृदयपद्मस्या-ऽधोमुखस्य मध्ये दीपवत्पुरुषं ध्यायेत्॥९॥ तन्नाऽप्यसमर्थो

<sup>1</sup> All three Mss. attribute what follows to the Viṣṇupurāṇa. The passage is from Viṣṇusmṛti, अ. ९७, १— . Even Vīramitrodaya, Mokṣaprakās'a, p. 359 refers to this passage as from the Viṣṇupurāṇa. 2 प्रशान्तात्मा इति मु. पु. (पृ. २००).

भगवन्तं वासुदेवं किरीटिनं कुण्डलिनं गदिनम्। श्रीवत्सा-क्कं वनमालाविभूषितोरस्कं सौम्यरूपं चतुर्भुजं राङ्कचक-गदापद्मधरं ध्यायेत्॥ १०॥ यद्यद्ध्यायेत् तदाप्नोति ध्यान-गुद्यम्॥ ११॥ तस्मात्सर्वमेव क्षरं त्यक्तवाऽक्षरमेव ध्यायेत् ॥ १२॥ न च पुरुषं विना किश्चिदपि अक्षरं अस्ति॥ १३॥ तं प्राप्य सुक्तो भवति॥ १४॥

> पुरमाऋम्य सकलं शेते यस्मान्महाप्रभुः। तस्मात्पुरुष इत्येवं प्रोच्यते तत्त्वचिन्तकैः ॥ १५ ॥ प्राग्रात्रापररात्रेषु योगी नित्यमतन्द्रितः। ध्यायेतु पुरुषं विष्णुं निर्गुणं पश्चविंदाकम् ॥ १६ ॥ सर्वतत्त्वात्मगम्यं च सर्वतत्त्वविवर्जितम्। [ सर्वेन्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम् ।] असक्तं सर्वभृचैव निर्शुणं गुणभोक्त च ॥ १७॥ वहिरन्तश्च भूतानामचरं चरमेव च। सूक्ष्मत्वात्तदविज्ञेयं दूरस्थं चाऽन्तिके च तत्॥ १८॥ अविभक्तं च भृतेन विभक्तमिव च स्थितम्। भूतभव्यभवद्र्पं ग्रसिष्णु प्रभविष्णु च॥ १९॥ ज्योतिषामपि तज्ज्योतिस्तमसः परमुच्यते। ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञानगम्यं हृदि सर्वस्य विष्ठितम् ॥ २०॥ इति क्षेत्रं तथा ज्ञानं ज्ञेयं चोक्तं समासतः। मद्गक्त एतद्विज्ञाय मद्भावायोपपद्यते ॥ २१॥

<sup>1 [ ]</sup> Not found in printed विष्णुस्मृति.

<sup>2</sup> All three manuscripts are unintelligible in parts. Text restored from printed Viṣṇusmṛti.

## नरसिंहपुराणे

महेश्वर उवाच।

<sup>1</sup>ज्ञातामृतं परं गुद्धं रहस्यमृषिसत्तम । वक्ष्यामि हृदि दुःखन्नं सर्वबन्धभयापहम्॥ तृणादि चतुरास्यान्तं भूतग्रामं चतुर्विधम्। चराचरं जगत्सर्वं सुषुप्तं यस्य मायया ॥ तस्य विष्णोः प्रसादेन यदि कश्चित्प्रवृध्यते। स निस्तरित संसारं देवानामपि दुस्तरम्॥ भोगैश्वर्यमदोन्मत्तः तत्वज्ञानपराङ्मुखः। संसारे सुमहापङ्के जीणी गौरिव मजाति ॥ यस्त्वात्मानं निवधाति कर्मभिः कोशकारवत्। तस्य मुक्तिं न पश्यामि जन्मकोटिशतैरपि॥ तस्मान्नारद सर्वेशं देवानां देवसव्ययम्। आराधयेत्सदा सम्यग्ध्यायन् विष्णुं समाहितः॥ यस्तं विश्वमनाचन्तमजं खात्मनि संस्थितम्। सर्वज्ञमचलं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते ॥ खत्राद्यमक्षरं नित्यं निर्गुणं तमसःपरम्। सर्वहक् ज्ञाश्वतं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते ॥ निर्विकल्पं निराभासं निष्प्रपश्चं निरामयम्। वासुदेवं सदा विष्णुं सदा ध्यायन् विसुच्यते ॥ निरञ्जनपरं शान्तमच्युतं भूतभावनम्। वेदगर्भ विभुं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते ॥ सर्वभावविनिर्भुक्तमप्रमेयमलक्षणम्। निर्वाणमनघं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते॥

अमृतं परमानन्दं सर्वपापविवर्जितम्। ब्रह्म ज्ञेयं शिवं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते ॥ योगेश्वरं पुराणाख्यं खदारीरगुहादायम्। अमात्रमञ्ययं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते॥ ग्रभाग्रभविनिर्भुक्तमूर्मिषट्कपरं प्रसुम्। तं वेद्यममलं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते ॥ सर्वद्वनद्वविनिर्भुक्तं सर्वदुःखविवर्जितम्। अप्रतक्यें सदा विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते ॥ अनामगोत्रमद्वैतं चतुर्थे परमं पदम्। तं सर्वहृद्धतं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते ॥ अरूपं सत्यसङ्कल्पं शुद्धमाकाशवत् परम्। एकाग्रमनसा विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते ॥ सर्वात्मकं खभावस्थमात्मचैतन्यरूपकम्। शुभ्रमेकाक्षरं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते॥ कालातीतं त्रिकालज्ञं विश्वेदां लोकसाक्षिणम्। सर्वस्मादुत्तरं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते। <sup>1</sup>विष्णौ प्रतिष्ठितं विश्वं विष्णुर्विश्वे प्रतिष्ठितः॥ विश्वेश्वरमजं विष्णुं सदा ध्यायन् विमुच्यते।

#### तथा

<sup>2</sup>ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्त्ती नारायणः सरसिजासनसन्निविष्टः। केयूरवान् मकरकुण्डलवान् किरीटी हारी हिरण्मयवपुर्धृतशङ्खचकः॥

<sup>1</sup> १७, ३२.

<sup>2</sup> २६, १७.

#### राङ्घः

हृत्स्थस्य ध्यानयोगेन देवदेवस्य दर्शनम्। ध्यानं प्रोक्तं प्रवक्ष्यामि ध्यानयोगमतः शुभम् ॥ हृदिस्था देवतास्सर्वा हृदि प्राणः प्रतिष्ठितः। हृदि ज्योतींषि सूर्यश्च हृदि सर्वं प्रतिष्ठितम्॥ खदेहमरणि कृत्वा प्रणवं तृत्तरारणिम्। ध्याननिर्मन्थनाभ्यासाद्विष्णुं पद्येद्धदि स्थितम् ॥ रविमध्ये स्थितः सोमः सोममध्ये हुताशनः। तेजोमध्ये स्थितं सत्वं सत्वमध्ये स्थितोऽच्यतः ॥ <sup>1</sup>अणोरणीयान्महतो महीयान् आत्मा ग्रहायां निहितोऽस्य जन्तोः। तेजोमयं पर्यति वीतशोको धात्रप्रसादान्महिमानमीशम्॥ एष देवस्तु मर्त्यानां पटैरिव विधीयते। अज्ञानपटसंवीतैरिन्द्रियैर्विषयैः श्रुतिः ॥ एष वै पुरुषो विष्णुदर्यक्ताद्यक्तः सनातनः। एष घाता विघाता च प्रधानं निष्कलः शिवः। <sup>2</sup>वेदाऽहमेतं पुरुषं महानत-मादिखवर्णं तमसः परस्तात्। तं वै विदित्वा न विभेति मृत्यो-र्नाऽन्यः पन्था विद्यतेऽयनाय॥

<sup>1</sup> तैतिरीयारण्यकम्—२, ४, १०, १०, १०, १० महानारायणोपनिषत्—८, ३. कठोपनिषत्—२, २०; श्वेताश्वेतरोपनिषत्, ३, २०.

<sup>2</sup> तैत्तिरीयारण्यकम्—३, १२, ७; १३, १. श्वेताश्वतरोपनिषत्—३, ८; वाजसनेयिसंहिता (वेबरं) ३१, १८.

## ब्रह्माण्डपुराणे

¹यस्माद्वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह। अव्यक्तं तत्परोक्षत्वाद्गहनं तु दुरासदम्॥ भिचते हृदयग्रन्थिदिछचन्ते सर्वसंदायाः। क्षीयन्ते चाऽस्य कर्माणि दृष्टे तस्मिन् परावरे॥

## <sup>2</sup>याज्ञवल्क्यः

ततो ध्येयः स्थितो योऽसौ हृदये दीपवत् प्रभुः। धारयेत्तत्र चाऽऽत्मानं धारणा धारयन् बुधः॥

## <sup>3</sup>तथा

द्वासप्ततिसहस्राणि हृदयादिभिनिःसृताः। हिताहिता नाम नाड्यस्तासां मध्ये राशिप्रभम्॥ मण्डलं तस्य मध्यस्थ आत्मा दीप इवाऽचलः। स ज्ञेयस्तं विदित्वेह पुनराजायते न तु॥

# नरसिंहपुराणे

<sup>4</sup>योगाभ्यासरतस्येह नइयन्ते पातकानि च । तस्माद्योगपरो भूत्वा ध्यायेन्नित्यिकयान्तरे ॥ प्राणायामेन पवनं प्रत्याहारेण चेन्द्रियम् । धारणाभिवेशीकृत्य पूर्वे दुर्धर्षणं मनः ॥ एकं कारणमानन्दं बोधरूपमनामयम् । सूक्ष्मातसूक्ष्मतरं ध्यायेत् जगदाधारमच्युतम् ॥

<sup>1 &#</sup>x27;यतो वाचो निवर्तन्त' इति तैत्तिरीयोपनिषदि—२, ४, १; ९, १; ४, ४, ११.

<sup>2 3, 209.</sup> 

<sup>3 3, 906-909.</sup> 

<sup>4</sup> ६9, ३--9३.

आत्मानमरविन्दस्थं तप्तचामीकरप्रभम्। रहस्येकान्त आसीनो <sup>1</sup>ध्यायेदभिरणादणम् ॥ यः सर्वप्राणचित्तज्ञो यः सर्वेषां हृदि स्थितः। यश्च <sup>2</sup>सर्वावरज्ञेयः सोऽहमस्मीति चिन्तयेत्। आत्मलाभस्रखं यावत् तावद्वचानसदाहृतम् ॥ श्रुतिस्मृत्युदितं कर्म तद्रध्वे तु समाचरेत्। यथाश्वरथहीनस्तु रथआऽऽश्वैर्विना यथा ॥ एवं तपोऽप्यविद्यस्य विद्या<sup>3</sup> वाऽप्यतपस्विनः। <sup>4</sup>यथाऽन्नं मधुसंयुक्तं मधु वाऽन्नेन संयुतम् ॥ एवं तपश्च विद्या च संयुक्तं भेषजं महत्। उभाभ्यामेव पक्षाभ्यां यथा खे पततां गतिः। तथैव ज्ञानकर्मभ्यां प्राप्यते ब्रह्म शाश्वतम् ॥ विद्यातपोभ्यां मंपन्नो ब्राह्मणो योगतत्परः। देहद्वयं विहायाऽऽशु मुक्तो भवति वन्धनात्। न देवयानमार्गेण यावत्प्राप्तं परं पदम्॥ न <sup>6</sup>तावहिङ्कदेहस्य विनाशो विद्यते कचित्।

'नित्यक्रियान्तरे' नित्यानां कर्मणामन्तराले, नित्य-कर्मकाल एवेलर्थः। ''आरणे 'रुपनिषद्भिः।

- 1 ध्यायेदात्महृदि स्थितम्—इति मु. पाठः
- 2 सर्वानवज्ञेयः--ना ; सर्वावरज्ञेयः--स ; सर्वारणिर्ज्ञेयः--मु. पाठः
- 3 एवं तपश्चविद्या च उभाविपतपस्विनः—इति मुद्रितपाठः
- 4 यथाऽऽज्यं मधुसंयुक्तं मधुचाऽऽज्येन संयुतम्—ना.
- 5 द्वन्दं--इति सु. पाठः
- 6 न ताबद्देहलिङ्गस्य इति मु. पाठः
- 7 नेदं पदं वचनेषु दश्यते.

तथा

¹उत्पन्नवैराग्यबलेन योगी
ध्यायन् परब्रह्म सदा कियावान्।
सत्यात्मकं चित्सुखरूपमाचं
विहाय देहं पदमेति विष्णोः॥

# योगियाज्ञवल्क्यः

2ॐतत्सदिति निर्देशो ब्रह्मणिस्त्रविधस्मृतः। ब्राह्मणास्तेन वेदाश्च यज्ञाश्च विहिताः पुरा॥ तस्मादोमित्युदाहृत्य यज्ञदानतपःक्रियाः। प्रवर्तन्ते विधानोक्ताः सततं ब्रह्मवादिनाम्॥ तस्य च मात्रास्तिस्त्रो व्यक्ताऽव्यक्ता तथाऽपरा

तस्य च मात्रास्तिस्त्रो व्यक्ताऽव्यक्ता तथाऽपरा सुक्ष्मा।

अध्यात्मामधिभृतामधिदेवीं तां विजानीयात्।
ॐकारप्रणवस्तारः अक्षरः प्रणवः परः।
उद्गीथश्च तथाऽऽदित्यो हंसो नारायणो विभुः॥
पर्यायश्च तथाऽन्यश्च शास्त्रेभ्यः संप्रतीयते।
ॐकारसंशं त्रिविधं त्र्यक्षरं च त्रिदैवतम्॥
त्रिव्रद्य च त्र्यवस्थानं त्रिकालं त्रिप्रतिष्ठितम्।
सत्वं रजस्तमश्चेति गुणास्तैस्त्रिगुणाः स्मृताः॥
अकारश्चाऽप्युकारश्च मकारश्चाऽक्षरं त्रयम्।
ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्रश्च त्रिदैवत्य उदाहृतः॥
अग्निवायुरविभ्यश्च त्रिमात्र इति संज्ञितः।
ऋग्यजुश्च तथा साम त्रिब्रह्म इति कीर्तितः॥

<sup>1</sup> नरसिंहपुराण-६१, २२.

<sup>2</sup> गीता-१७, २३-२४.

भूर्भवःखस्त्र्यवस्थानं हृत्कण्ठतालुकास्तथा।
तुर्ये प्राणे तथाऽऽदित्ये त्रिषु चैव प्रतिष्ठितः॥
भूतं भव्यं भविष्यच त्रिकालस्तेन चोच्यते।
अन्तःप्रज्ञो बहिःप्रज्ञो घनप्रज्ञ उदाहृतः॥
गाईपत्यो दक्षिणाग्निराह्वनीयः त्रिधात्मकः।
शान्तो घोरस्तथा मृदिक्षरवस्थ इति स्मृतः॥
स्त्रीपुंनपुसकं चैव तत् त्रिलिङ्गमिति स्मृतम्।
त्रिप्रकारं विदित्वा तु ॐकारं मुच्यते द्विजः॥
एकैकाऽत्र भवेन्मात्रा बहुधा सा¹ तु वै पुनः।
तासां सर्वं वाङ्मयं तु ओतं प्रोतं व्यवस्थितम्॥
प्रथमा तस्याऽकारेण वाक् सत्वं भू हुताञ्चनः।

## विष्णुः

स्थूला जाग्रहृत्तिविज्ञेया योगतत्वज्ञैः॥
ब्रह्माऽन्तिरक्षसंज्ञो मनोरजः सोमसंज्ञित उकारः।
मात्रा खप्तविकल्पा सृष्टिः संज्ञा द्वितीया स्यात्॥
रौद्री मकारसंज्ञा प्राणाख्या तामसी तृतीया स्यात्।
संहरित जगत् कृत्स्वं सा सौषुप्ताख्या महानिद्रा।
आद्या परा तु सूक्ष्माज्ञां तार्यावयवालक्ष्म्याः (?)।
सौम्या मकारसंज्ञा विज्ञाता काश्च संबन्धा (?)।
अ उ म इति तिस्रो मात्रा मकारश्चाऽर्द्वमात्रिकः।
तिस्रो मात्रा लयं यान्ति अर्धमात्रे न संज्ञ्यः।
अर्द्धमात्रा त्वमात्रे सा लयं याति निरामये।
अकारे पीड्यमाने तु उकारं प्रतिपद्यते।
उकारे पीड्यमाने तु मकारं प्रतिपद्यते।

<sup>1</sup> मानुषैः पुनः--ना.

मकारे पीड्यमाने तु अर्धमात्रा तदा भवेत्। जिह्नायां पीड्यमानायां निरालम्बस्तदा भवेत्। एकमात्रं द्विमात्रं वा त्रिमात्रं कृत्स्तमेव च। हस्यं दीर्धे स्तं शान्तं शान्तेन मनसोद्भवेत्। समाहितमना भूत्वा तत्वध्यानपरायणः। ॐकारं यस्त्वभिध्यायेदाध्यात्मिक इति स्मृतः। यथा वै दांकुना पर्णाः संपूर्णा एव सर्वदाः। एवं सर्वास्तु वै वाचः ¹संतृण्णाः प्रणवेन तु । क्केदाकर्मविपाकैस्तु वासनाभिस्तथैव च। अपरामृष्टमेवाह पुरुषं हीश्वरं श्रुतिः। वाच्यस्तस्येश्वरः प्रोक्तो वाचकः प्रणवः स्मृतः। वाचकेन तु विज्ञातो वाच्य एव प्रसीदति। तदर्थे प्रणवो जप्यो ध्यातव्यः सततं बुधैः। ईश्वरः पुरुषस्तेनोपासितः संप्रसीदति। यथा हि गौर्वतसरुतं निशम्य हुंकृत्य वत्साभिमुखी प्रयाति। ब्रह्माऽपि तद्वत्यणवोपहृतं वक्तारमागच्छति चाऽशु वक्त्रे॥ <sup>2</sup>द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये शब्दब्रह्म परं च यत्। शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माऽधिगच्छति । अन्तः शरीरप्रभवमुदानप्रेरितं च यत्। वागुचार्ये श्रोत्रवृत्ति शब्दवृत्तिस्तदुच्यते। शब्दब्रह्म परं ब्रह्म तस्मिन् क्षीणे यदक्षरम् । तदक्षरं सदा ध्यायेचदीच्छेचोगमात्मनि ॥

<sup>1</sup> संपूर्णः-ना.

<sup>2</sup> विष्णुपुराणे ६, ५, ६४.

अकारश्चाऽप्यकारश्च मकारो विष्णुरेव च। मात्रार्द्धत्रययोगाच प्रणवः पश्चलक्षणः। <sup>1</sup>वेदादौ यः खरः प्रोक्तो वेदान्ते च प्रतिष्ठितः। तस्य प्रकृतिलीनस्य यः परः स महेश्वरः। <sup>2</sup>यतो वाचो निवर्तन्ते अपाप्य मनसा सह। आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान न विभेति क्रतश्चन। <sup>3</sup>प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते । अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत् तन्मयो भवेत्। खदेहमधरां<sup>4</sup> कृत्वा प्राणमेवोत्तरारणिम् । ध्याननिर्मथनाभ्यासाद्देवं पद्येन्निगूढवत्। कश्चिदाराधनाकामो विष्णोर्भिक्तं करोति वै। तदाराधनसिद्धचर्थं प्रतिमां व्यक्षिकां तथा ॥ धातदार्वादिपाषाणैः कृत्वा भावं निवेशयेत्। भक्ला श्रद्धादराभ्यां च तस्य विष्णुः प्रसीदित ॥ ॐकारेण तदा ह्यात्मोपासितः संप्रसीदति । <sup>5</sup>एतदालेवनं श्रेष्टमेतदालेवनं परम्। एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मभृयाय कल्पते ॥ अदृष्टविग्रहो देवो भावग्राह्यो मनोमयः। तस्योंकारः परं नाम तेनाऽऽहृतः प्रसीदति ॥ तस्मादोमिति पूर्वं तु कृत्वा युञ्जीत तत्परः। जाग्रत्खप्रसुषुप्रानि पदान्येतानि तस्य तु॥

<sup>1</sup> महानारायणोपनिषत्-१०, ८.

<sup>2</sup> तैत्तिरीयोपनिषत्--२, ४, १.

<sup>3</sup> मुण्डकोपनिषत्-- २, २, ४.

<sup>4</sup> अर्णि कृत्वा इति श्वेताश्वतरोपनिषत्-१, १४.

<sup>5</sup> कठोपनिषदि, २, १७:—"एतदालम्बनं श्रेष्ठमेतदालम्बनं परम् । एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीयते ॥"

बहिःप्रज्ञस्तथांऽतश्च घनप्रज्ञस्त्रिधा भवेत्। दक्षिणाक्षिमुखे विष्णोर्मनस्यन्तस्तु तेजसः॥ आकारो तु हृदि प्राज्ञस्त्रिधा देहे व्यवस्थितः। स्थूलं वैश्वानरो नित्यं तेजसोऽन्तःप्रवृत्तिभुक्॥ आनन्दसुक् तथा प्राज्ञस्त्रिधा भोगं विजानता। स्थृलं तु सर्वतो विश्वं प्रविभक्तं तु तैजसम्॥ आनन्दं च तथा प्राज्ञं त्रिधा तृप्तिं विजानत। त्रिषु घामसु यद्गोज्यं भोक्ता यश्च प्रकीर्तितः॥ उभयं विन्दते यस्तु स भुञ्जानो न लिप्यते। यस्तु शब्दमयोङ्कार उचार्घः स्थूल एव सः॥ अमात्रश्चाऽयमुचार्यः पर ॐकार उच्यते। तिस्रः सार्द्धास्तथा मात्राः स गृह्णाति यथाक्रमम्॥ परब्रह्म तदेवाहुः खात्मानं ब्रह्मचिन्तकाः। यत्पूर्वं तु समुद्दिष्टमौकारेऽग्रे व्यवस्थितम् ॥ अक्षरेश्च पदेश्चैतदतीतं परमं पदम्। यत्प्राप्य न निवर्त्तन्ते ॐकारपरमाश्रिताः॥ मनस्तत्र समाधाय शरीरं लिङ्गमात्रकम्। सङ्कल्पाध्यवसायं च अभिमानाख्यमेव च ॥ चेतनाधिष्ठितं सूक्ष्मं तथा सूक्ष्मैः सहैव तत्। ॐकारं पद्मनालेन हृद्युद्धृत्य नियोजयेत्॥ परे व्योम्नि अनन्तारुये सर्वसङ्कल्पवर्जिते। तिसमस्तावन्निवोद्धव्यो मनश्चोंकार एव च॥ निर्मलस्तां गतो यावदेष योग उदाहृतः। मनो युंज्यात्तथोंकारे ॐकारं प्रणवे तथा॥ प्रणवं ब्रह्मणि स्थाप्य न किन्चिदपि चिन्तयेत्।

अप्राणो विमलः शुद्धो निर्दशन्दो ब्रह्मसंज्ञितः॥ तस्मादुत्पचते प्राणः पुनस्तत्रैव लीयते। प्रणवे नित्ययुक्तस्य न भयं विचते कचित्॥

### ¹मनुः

सर्वमात्मनि संपद्येत्सचाऽसच समाहितः। सर्वमात्मनि संपर्यन्नाऽधर्मे क्ररुते मनः॥ आत्मैव देवताः सर्वाः सर्वमात्मन्यवस्थितम् । आत्मा हि जनयत्येषां कर्मयोगं रारीरिणाम् ॥ खं संनिवेशयेत् खेषु चेष्टनस्पर्शनेऽनिलम्। पंक्तिदृष्टचोः परं तेजः स्तेहे योगं च मृतिषु॥ मनसीन्दुं दिशः श्रोत्रे पादे विष्णुं वले हरम्। वाच्यग्निं मित्रमुत्सर्गे प्रजने च प्रजापतिम् ॥ प्रशासितारमेतेषां अणीयांसमणोरपि । रुक्मा मं खप्तधीगम्यं विद्यात्तं पुरुषोत्तमम् ॥ एतमेके वदन्त्यग्निममुमेके प्रजापतिम्। इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शाश्वतम् ॥ एष सर्वाणि भूतानि पश्चभिन्यीप्य मूर्तिभिः। जन्मवृद्धिक्षयैर्नित्यं संसारयति चऋवत्॥ एवं यः सर्वभूतेषु पद्यत्यात्मानमात्मना। स सर्वसमतामेख ब्रह्माऽभ्येति सनातनम्॥

'कर्मफलसम्बन्धः' सर्वमात्मनि संपद्येदिति युक्तम्। तत्र विशेषमाह—' खं सन्निवेशयेत् खेष्विति' बाह्यमाकाशं शरीरगतनविच्छद्राकाशेन सहैकत्वेन भावयेत्। एवं चेष्टा-

<sup>1 92, 996-924.</sup> 

<sup>2</sup> पुरुषं परमिति—मु. पु.

स्पर्शकारणभूतेन दैहिकेन वायुना सह वाद्यस्य वायोरैक्यम्। अशितपीतान्नपाकहेतुभूतकोष्ठचाश्चष्ठावेजोभ्यां सह प्रकृष्टतेजसः आदित्याख्यस्य ऐक्यं शारीराभिरद्भिः सह बाह्यानामपामैक्यम् । शारीरैश्च कठिनैभाँगैः पार्थिवैः सह बाह्यायाः
पृथिव्या अप्यैक्यम् । मनसा सह चन्द्रस्य श्रोत्रेण सह
दशदिशां पादेन्द्रियेण सह विष्णोः वीर्येण सह तस्यैक्यं
भावयेत् । एवमाध्यात्मिकभूम्यादिभिः सहाऽऽिभौतिकाधिदैविकानामैक्यं भावित्वा तेषां प्रशासितारं ब्रह्यादिस्तम्बपर्यन्तानां व्यवस्थाकारिणां तथा च "तस्याक्षरस्य
शासने गार्गी"त्यादि ब्राह्मणं परमाणोरि सकाशात्
सूक्ष्मतरममूर्तत्वात् सुवर्णवत् शुद्धरूपं उर्मिषद्करिहतत्वात् सुषुप्तावस्थाविज्ञानोपमेयस्वरूपं परमात्मानं जानीयात्। यादक् सुषुप्तावस्थायां प्रत्यस्तमितसुखदुःखविकरूपं
क्षेत्रज्ञस्वरूपमेवं सर्वदा परमात्मनः। एनं परमात्मानमग्नित्वेनोपासते याज्ञिकाः।

अन्ये पुनः 'सर्वत एवाऽऽत्मानो व्युचरन्ती 'ति स्रष्टृत्व-श्रुतेः मन्वारूयप्रजापतिरूपतयोपासते । अपरे पुनरेश्वर्य-योगादिन्द्ररूपतयोपासते । केचित् 'प्राणमुद्गीथमुपासीते 'ति श्रुतेः प्राणात्मनैनमुपासते । अन्ये पुनः परमात्मतयेति 'एष परमात्मा सर्वान् प्राणिनः' पंचिभः पृथिव्यादिभिभूतैः शरीरांभकैः परिगृद्य खार्जितकर्मापेक्षयोत्पत्तिस्थितिविनाशै-रसकृत्रियोजयतीत्थर्थः ।

# महाभारते

इन्द्रियग्राममखिलं मनस्यभिनिवेदय च। मनस्तथैवाऽहंकारे प्रतिव्याप्य न्राधिप॥ अहङ्कारं तथा बुद्धौ बुद्धिं च प्रकृतावि । एवं च परिसंख्याय ततो ध्यायेच केवलम् ॥ विरजसममलं नित्यमनन्तं शुद्धमत्रणम् । तस्थुषं परमं तत्वमभेचमजरामरम् ॥ शाश्वतं चाऽच्ययं चैव ईशानं ब्रह्म तत्परम् ।

# विष्णुपुराणे

¹आश्रयश्चेतसो ब्रह्म द्विधा तच खरूपतः।
भूप मूर्तममूर्तं च परं चाऽपरमेव च॥
²अक्षीणेषु समस्तेषु³ विशेषज्ञानकर्मसु।
विश्वमेतत्परं त्वन्यद्भेदिभन्नं हशां नृप⁴।
प्रत्यस्तमितभेदं यत् सत्तामात्रमगोचरम्।
वचसामात्मसंवेद्यं तज्ज्ञानं ब्रह्मसम्मितम्⁵।
तच विष्णोः परं रूपमरूपस्याऽऽद्यमक्षयम्।
विश्वखरूपवैरूप्यलक्षणं परमात्मनः।
न तद्योगयुजा शक्यं नृप चिन्तयितुं यतः॥
ततः स्थूलं हरेरूपं चिन्तयेद्विश्वगोचरम्।
हिरण्यगर्भो भगवान् वासवोऽथ प्रजापितः॥
महतो वसवो छद्रा भास्करास्तारका ग्रहाः।
गन्धर्वयक्षदैत्याद्याः सक्रला देवयोनयः॥
मनुष्याः पश्चः शैलाः समुद्रास्सरितो द्वमाः।

<sup>1</sup> ६, ७, ४७.

<sup>2</sup> ६, ७, ५२.

<sup>3</sup> समस्तेषु—ना and स.; मु—पाठश्व.

<sup>4</sup> मेदिमिन्नदशां नृपः इति मु. पाठः

<sup>5</sup> संज्ञितम्—ना—स.; मु—पाहश्व.

<sup>1</sup>भूभृतान्यप्यदोषाणि भूतानां पश्चहेतवः<sup>2</sup>। प्रधानादि विशेषान्तं चेतनाचेतनात्मकम् ॥ एकपादं द्विपादं च बहुपादमपादपम्<sup>3</sup>। मूर्त्तमेत्तत्त्वदो रूपं भावनात्रितयात्मकम् ॥ तच सर्वमिदं विश्वं जगदेतचराचरम्। परं ब्रह्म खरूपस्य विष्णोः शक्तिसमन्वितम् ॥ <sup>4</sup>एतान्यज्ञेषरूपाणि कथितान्यस्य पार्थिव । यतस्तच्छक्तियोगेन युक्तानि नभसा यथा॥ द्वितीयं विष्णुरूपस्य योगिध्येयं महामते। अमूर्तं ब्रह्मणो रूपं यत्सदित्युच्यते बुधैः॥ समस्तविषयाश्चेते रूप यत्र प्रतिष्टिताः। तद्विश्वरूपरूपं वै रूपमन्यद्धरेमेतम⁵॥ समस्तशक्तिरूपाणि तत्करोति जनेश्वर । देवतिर्यङ्मनुष्याचैः चेष्टावन्ति स्वलीलया ॥ जगतामुपकाराय न सा कर्मनिमित्तजा। चेष्टा तस्याऽप्रमेयस्य <sup>६</sup>च्यापिन्यविहतात्मिका ॥ तद्र्पं विश्वरूपस्य तस्य योगजुषा रूप। चिन्त्यमात्मविद्युद्धचर्थं सर्वकल्मषनाद्यानम् ॥ यथाऽग्निरुद्धतशिखः कक्षं दहति सानिलः। तथा चित्तस्थितो विष्णुः योगिनां सर्वकिल्बिषम् ॥

<sup>1</sup> नृपभूतानि इति मु. पा.

<sup>2</sup> ये च हेतवः इति मु. पा.

<sup>3</sup> तथैव च for अपादपम्—ना and स.; अपादकम्—इति मु. पा.

<sup>4</sup> ६, ७, ६८.

<sup>5</sup> महत् for मतम्—ना. and स.; मु—पाठश्व.

<sup>6</sup> व्यापिन्यव्याहतात्मिका इति मु. पाठः

तस्मात्समस्तशक्तीनामाकारे¹ तत्र चेतसः। कुर्वीत संस्थितिं सा तु विज्ञेया शुद्धधारणा ॥ ग्रुभाश्रयस्य चित्तस्य सर्वगस्य तथाऽऽत्मनः। त्रिभावभावनातीतो मुक्तये योगिनां दृप ॥ अन्ये तु पुरुषव्याघ चेतसो ये व्यपाश्रयाः। अशुद्धास्ते समस्तास्तु देवाद्याः कर्मयोनयः॥ मूर्ते भगवतो रूपे सर्वापाश्रयनिस्पृहे। एषा वै धारणा ज्ञेया यचित्तं यत्र धारयेत्॥ तच मूर्तं हरेरूपं तद्विचिन्त्य नराधिप। तच्छ्यतामनाधारा धारणा तृपपचते<sup>2</sup>॥ प्रसन्नचारुवद्नं पद्मपत्रोपमेक्षणम्। सुकपोलं सुविस्तीर्णललाटं कनकोज्वलम्॥ समकर्णान्तविन्यस्तचारुकुण्डलभूषणम्। कम्बुग्रीवं सुविस्तीर्णे श्रीवत्सांकितवक्षसम्॥ वलीविभङ्गिनाभग्ननाभिना चोदरेण च। प्रलंबाष्ट्रभुजं विष्णुमथवाऽपि चतुर्भुजम् ॥ समस्थितोरुजङ्गं च सुस्थिरांधिकराम्बुजम्। चिन्तयेद्रह्मरूपं तं पीतनिर्मलवाससम्॥ किरीटचारकेयूरकटकादिविभूषितम्। शार्ङ्गशङ्खगदाचऋखङ्गाक्षवलयान्वितम्॥ चिन्तयेत्तन्मयो योगी समाधायाऽऽत्ममानसम्। तावचावद्रहीभूता तत्रैव रूप घारणा। वदतस्तिष्ठतोऽन्यद्वा स्वेच्छया कर्म कुर्वतः॥

<sup>1</sup> आधारे-मु. पाठः

<sup>2</sup> नोपपद्यते—ना and स.; मु. पा.

नाऽपयाति यदा चित्तात् सिद्धां मन्येत तां तदा।
ततः शङ्कगदाचक्रशार्क्कादिरहितं बुधः॥
चिन्तयेद्भगवद्भूपं प्रशान्तं साक्षसूत्रक्रम्।
सा यदा धारणा तद्भदवस्थानवती तदा॥
किरीटकेयूरमुखैर्भूषणै रहितं स्मरेत्।
तदेकावयवं देवं चेतसो हि पुनर्बुधः॥
कुर्यात्ततोऽवयविनि प्रणिधानपरो भवेत्।

#### तथा

#### मैत्रेय उवाच।

<sup>1</sup> भूषणास्त्रखरूपस्थं यथैतदखिलं जगत्। विभित भगवान् विष्णुः तन्ममाऽऽख्यातुमईसि॥

#### पराशर उवाच।

नमस्कृत्याऽप्रमेयाय विष्णवे प्रभविष्णवे ।
कथयामि यथाख्यातं वसिष्ठेन ममाऽभवत् ॥
आत्मानमस्य जगतो निर्लेपमगुणामलम् ।
विभित्रकौस्तुभमणिखरूपं भगवान् हरिः ॥
श्रीवत्ससंस्थानधरमनन्ते च समाश्रितम् ।
प्रधानं बुद्धिरप्यास्ते गदारूपेण माधवे ॥
भ्तादिमिन्द्रियादिं च द्विधाऽहङ्कारमीश्वरः ।
विभित्तं शङ्करूपेण शार्ङ्करूपेण च स्थितम् ॥
वलखरूपमत्यन्तं जवेनाऽन्तरितानिलम् ।
चक्रखरूपं च मनो धत्ते विष्णोः करे स्थितम् ॥

<sup>1</sup> Omission in Udaipur Ms; supplied by ना and स.; विष्णुपुराणे, १, २२, ६६-७८.

पश्चरूपा तु या माला वैजयन्ती गदाभृतः। सा भूतहेतुसङ्घाता भूतमाला च वै द्विज ॥ यानीन्द्रियाण्यनेकानि बुद्धिकर्मात्मिकानि वै। <sup>2</sup>श्चावरूपाण्यशेषाणि तानि धत्ते जनार्दनः॥ विभक्ति यचाऽसिवरमव्यक्तोऽत्यन्तनिर्मलम्। विद्यामयं तु तद्ज्ञानमविद्याकोशसंस्थितम्॥ इत्थं प्रमान् प्रधानं च बुध्यहङ्कारमेव च। भूतादीनि हृषीकेशे मनः सर्वेन्द्रियाणि च॥ विद्याऽविद्ये च मैत्रेय सर्वमेतत समाश्रितम्। अस्त्रभूषणसंस्थानसरूपं रूपवर्जितम् ॥ विभित्तं मायारूपोऽसौ श्रेयसे प्राणिनां हरिः। सविकारं प्रधानं च यत्प्रमांश्चाऽखिलं जगत्॥ बिभर्ति पुण्डरीकाक्षस्तदेवं परमेश्वरः। <sup>3</sup>या विद्या या यथाऽविद्या यत्सत्यं चाऽसमन्ययम्॥ तत्सर्वे सर्वभृतेश मैत्रेय मधुसूदने।

#### दक्षः

वहिर्मुखानि सर्वाणि कृत्वा चाऽन्तर्मुखानि वै। मनसैवेन्द्रियग्रामं खात्मना विनियोजयेत्॥ सर्वभावविनिर्मुक्तं क्षेत्रजं ब्रह्मणि न्यसेत्। एतद्वचानं च योगं च रोषोऽन्यो ग्रन्थविस्तरः॥ चतुर्णां सन्निकर्षेण फलं यत्तदशाश्वतम्। द्वयोस्तु सन्निकर्षेण शाश्वतं ध्रुवमन्ययम्॥

<sup>1</sup> भूतमाला वै द्विज—ना. and स.

<sup>2</sup> शेषरूपाणि—ना.; शररूपाणि—मु. पाठः

<sup>3</sup> या विद्यायातथा विद्या यत्सदाचासदव्य-पम् इति मु. पाठः

यन्नाऽस्ति सर्वलोकस्य तदस्तीति विरुध्यते । कथ्यमानं तथाऽन्यस्य हृदये नाऽवतिष्ठते ॥ सुसंवेद्यं हि तद्वस्य कुमारी स्त्री मुखं यथा । अयोगी नैव जानाति जात्यन्धो हि यथाघटम् ॥ नित्याभ्यसनद्गीलस्य सुसंवेद्यं हि तद्भवेत् । तत्सुक्ष्मत्वादनिर्देद्यं परं ब्रह्म सनातनम् ॥

'चतुर्णामिति' आत्ममनोविषयेन्द्रियाणामिति। 'द्वयोः' आत्ममनसोः।

## ब्रह्मपुराणे

गुणेन्द्रियशरीरैश्च भूततन्मात्रजातिभिः।
सुखदुःखैरहं नित्यमपरामृष्ट एव हि॥
चिद्रूपो विमलो व्यापी द्रष्टा श्रोता च सर्वशः।
घाता स्पर्शियता देही तथा रसियताऽस्मि च॥
नित्यं कर्ता न कर्ता च ग्रहीता देहवर्जितः।
एश्वर्ययोगमेतन्मे स्थितोऽम्स्येकस्त्वनेकधा॥
आकाशं यदिदं सर्वं व्याप्यमस्थाणुजङ्गमम्।
आत्मैवाऽहं जगत्सर्वं निष्कलं सकलं हि यत्॥
इति भावनया योगी यदा स्यात्सुहहीकृतः।
चिमुक्तो देहगहनात्तदा स्यात् परमेश्वरः॥
ग्रुमेऽशुभे च संक्षीणे दग्धे जीवे च जन्मनाम्।
प्रयाति परमात्मानं तद्विष्णोः¹ परमं पदम्॥
मोक्षस्य नैव किश्चित्स्यादन्यत्र गमनं कचित्।
स्थानं वा धाम परमं यत्र गच्छन्ति योगिनः॥

<sup>1</sup> बीजे इति उदयपुरकोशपाठः

अज्ञानं बन्धभेदस्तु मोक्षो ब्रह्मलयस्त्वित । त्यक्त्वा सर्वविकल्पांस्तु आत्मस्थं निश्चलं मनः ॥ कृत्वा शान्तो भवेद्योगी दग्धेन्धन इवाऽनलः । अगाधबुद्धं पृथिवीं विचरेद्गगनाकृतिः ॥ उपगम्य स्वमात्मानं नाशोत्पत्तिविवर्जितम् । यस्मिन्काले स्वमात्मानं योगी जानाति केवलम् ॥ तस्मात्कालात्समारभ्य जीवनम्रक्तोऽभिधीयते ।

# <sup>1</sup>महाभारते

मय्यावेश्य मनो घे मां निलयुक्ता उपासते।
श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः॥
ये त्वक्षरमनिर्देश्यमव्यक्तं पर्युपासते।
सर्वत्रगमचिन्त्यं च क्रूटस्थमचलं ध्रुवम्॥
सिश्चयम्येन्द्रियग्रामं सर्वत्र समयुद्धयः।
ते प्राप्नुवन्ति मामेव सर्वभूतिहते रताः॥
²क्वेशोऽधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसाम्।
अव्यक्ता हि गतिर्दुःखं देहवद्भिरवाण्यते॥
ये तु सर्वाणि कर्माणि मयि सन्यस्य मत्पराः।
अनन्येनैव योगेन मां ध्यायन्त उपासते॥
तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्।
भवामि न चिरात्पार्थ मय्यावेशितचेतसाम्॥
मय्येव मन आधत्स्व मिय वुद्धं निवेशय।
निवसिष्यसि मय्येव अत कर्ध्वं न संशयः॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता-१२, २-१२.

<sup>2</sup> These three lines are missing in the Udaipur Ms. but are found in the other two Mss.

अथ चित्तं समाधातुं न शक्तोषि मिय स्थिरम् । अभ्यासयोगेन ततो मामिच्छाऽऽप्तुं धनन्जय ॥ अभ्यासेऽप्यसमर्थोऽसि मत्कर्मपरमो भव । मदर्थमिप कर्माणि कुर्वन् सिद्धिमवाप्स्यसि ॥ अथैतदप्यशक्तोऽसि कर्तुं मद्योगमाश्रितः । सर्वकर्मफल्यागं ततः कुरु यतात्मवान् ॥ श्रेयो हि ज्ञानमभ्यासाज्ज्ञानाद्धचानं विशिष्यते । ध्यानात्कर्मफल्यागस्यागाच्छान्तिर्निरन्तरम् ॥

# मार्कण्डेयपुराणे

सारभूतमुपासीत ज्ञानं यत्कर्मसाधनम्<sup>2</sup>। ज्ञानानां बहुता येऽयं योगविशकरी हि सा॥ इदं ज्ञेयमिदं ज्ञेयमिति यस्तृषितश्चरेत्। अपि कल्पसहस्त्रैस्तु<sup>3</sup> न स ज्ञेयमवाप्नुयात्॥

# महाभारते

यस्मिन्यस्मिस्तु विषये यो यो याति विनिश्चयम् । स तमेवाऽभिजानाति नाऽन्यं भरतसत्तम ॥

<sup>1</sup> अनन्तरमिति शङ्करभाष्यपाठः ; स. पुस्तके च.

<sup>2</sup> कार्यसाधकम्-ना. and स. ४१, १८-१९.

<sup>3</sup> सहस्रेषु—ना and स.

#### 11 20 11

# अथ योगप्रवृत्तिचिद्वानि

# तत्र मार्कण्डेयपुराणे

¹अलौल्यमारोग्यमिनष्टुरत्वम्
गन्धः शुभो मूत्रपुरीषमल्पम् ।
कान्तिः प्रसादः खरसौम्यता च
योगप्रवृत्तेः प्रथमं हि चिह्नम् ॥
अनुरागं जनो याति परोक्षे गुणकीर्तनम् ।
न बिभ्यति च सत्वानि सिद्धेर्लक्षणमुत्तमम् ॥
शीतोष्णादिभिरत्युप्रैर्यस्य बाधा न जायते ।
न भीतिमेति चाऽन्येभ्यस्तस्य सिद्धिरुपस्थिता ॥
प्रवृत्तिर्लक्षणाख्याता योगिनो विस्मयात्तथा ।
विज्ञानं विलयं याति तस्माद्योप्याः प्रवृत्तयः ॥

# वायुपुराणे

<sup>2</sup>आत्मानं पृथिवीं चैव ज्वलन्तीं यदि पर्यति । भूतान्याविद्यते चैव विन्चात् सिद्धिमुपस्थिताम्॥

<sup>1</sup> ३९, ६३.

<sup>2 99,</sup> ६४.

# अथ योगोपसर्गाः

# तत्र <u>देवलः</u>

<sup>1</sup>[नि?]ष्टाभिभवो निद्राबाधाभयानकोत्पत्तिर्ज्ञानपी -डा। भोगातिरायः कोपनैपुण्यमैश्वर्यविरोषो धर्ममहत्वं विद्यास्थानानि यद्योदीप्तिरिति योगिनां दशोपसर्गाः।

'ज्ञानपीडा' स्मृत्यादिभ्रंदाः।

# मार्कण्डेयपुराणे

2उपसर्गाः प्रवर्त्तन्ते दृष्टेऽप्यात्मिन योगिनः।
ये तांस्ते संप्रवक्ष्यामि समासेन निबोध मे॥
काम्याः क्रियास्तथा कामान्मानुषानभिवाञ्छित।
स्त्रियो दानफलं विद्या मायाः कुप्यं धनं दिनम्॥
देवत्वममरेशत्वं रसायनवयःक्रियाः।
मरुत्पपतनं यज्ञो जलाग्न्याविशनं तथा॥
श्रद्धानाशकदानानां फलानि नियमास्तथा।
तपोपवासपूर्वं च देवतेज्या धनानि च॥
तेभ्यस्तेभ्यश्च कर्मभ्य उपस्पृष्टोऽभिवाञ्छित।
चित्तमित्थं प्रवर्तन्ते येन योगी निवर्त्तयेत॥

<sup>1</sup> All Mss. read like this. निष्ठाभिभव is suggested. 2 ४०, १-२८.

ब्रह्मसङ्गि मनः कुर्वन्नुपसर्गात्प्रमुच्यते। उपसर्गैर्जितैरेभिरुपसर्गास्ततः पुनः ॥ योगिनः संप्रवर्तन्ते सात्वराजसतामसाः। प्रातिभः श्रावणो देवो भ्रमावतौ तथा परौ॥ पश्चैते योगिनो योगविद्याय कटुकोदयाः। वेदान्तशास्त्रकाव्यात्मविद्याः शिल्पान्यनेकशः॥ प्रतिभान्ति यदस्येति प्रातिभः स तु योगिनः। शब्दार्थानखिलान्वेत्ति शब्दं गृह्णाति चैव यत्॥ योजनानां सहस्रेभ्यः श्रावणः सोऽभिधीयते। अष्टौ यदा तु दृइयन्ते समन्ताद्देवयोनयः॥ उपसर्गे तमप्याहुर्दैवमुत्तमवद्बुधाः। भ्राम्यते यन्निरालम्बं मनो दोषेण योगिनः॥ समस्ताधारविभ्रंशाञ्चमः स परिकीर्तितः। आवर्त इव तोयस्य ज्ञानावर्त्तो यदाऽऽकुलः॥ चित्तनाशकृदावर्त्त उपसर्गः स उच्यते। एतैर्नाशितयोगास्तु सकला देवयोनयः॥ उपसर्गेर्महाघोरैरावर्तन्ते पुनः पुनः। प्रवृत्यालम्बकं शुक्कं योगी तस्मान्मनोमयम् ॥ चिन्तयेत्परमं ब्रह्म कृत्वा तत्प्रवणं मनः। योगयुक्तः सदा योगी लघ्वाहारो जितेन्द्रियः॥ सूक्ष्मास्तु धारणाः सप्त भूराचा मूर्डि धारयेत्। धरित्रीं धारयन् योगी तत्सौक्ष्म्यं प्रतिपद्यते ॥ आत्मानं मन्यते चोवीं तद्गन्धं च जहाति सः। तथैवाऽप्सु रसं सूक्ष्मं तद्वद्रपं च तेजिस ॥ स्पर्शे वायौ तथा तद्बद्धिभ्रतस्तस्य धारणा।

व्योम्नस्सूक्ष्मप्रवृत्तस्य शब्दं तत्र जहाति च॥ मनसा सर्वभूतानां मन आविदाते यदा। मानसीं घारणां विभ्रन्मनः सौक्ष्म्यं जहाति च॥ एतद्बुद्धिमदोषाणां सत्वानामेत्य योगवित्। परित्यजित संप्राप्य बुद्धिसौक्ष्म्यमनुत्तमम्॥ परित्यजित सुक्ष्माणि सप्त त्वेतानि योगवित्। सम्यग्विज्ञाय यो तर्के [तत्त्वं ?] तस्यावृत्तिर्न विद्यते ॥ एतासां धारणानां तु सप्तानां सौक्ष्म्यमात्मवान्। दृष्ट्वा दृष्ट्वा ततः सिद्धिं त्यक्त्वा त्यक्त्वा परां भजेत्¹॥ यस्मिन् यस्मिश्च कुरुते भूते रागं महीयते। तिसम्बिस्मिन् समासिक सम्प्राप्य स विनइयित ॥ तस्माद्विदित्वा सूक्ष्माणि संसक्तानि परं परम्। परित्यजित यो योगी स परं प्राप्नुयात्पदम्॥ एतान्येव तु बन्धाय सप्त सूक्ष्माणि पार्थिव। भूतादीनां विरागोऽत्र सङ्गावज्ञस्य मुक्तये॥ गन्धादिषु समासक्तमित्येतद्खिलं जगत्। पुनरावृत्तये भूप स ब्रह्म स न मानुषम् ॥ सप्तैव धारणा योगी समतील यदिच्छति। तिसमस्तिस्मिन् लये सुक्ष्मे याति भूते नरेश्वर ॥ देवानामसुराणां च गन्धर्वोरगरक्षसाम्। देहेषु लयमायाति सङ्गं नाऽऽमोति च कचित्॥

'मानुषाः कामाः' सत्वादयः । ' दारफलं' पुत्रादिकं । 'विद्या' आध्यात्मिकातिरिक्ताः । 'माया' इन्द्रजालादि ।

<sup>1</sup> त्यजेत् इति—ना.

<sup>2</sup> स ब्रह्ममनसानुषम्-ना. and स.

'कुप्यं' हेमरूप्यव्यतिरिक्तं कांस्यादि। 'मरुत्प्रपतनं' मरुद्गमनम्।

## वायुपुराणे

¹विदित्वा सप्त सूक्ष्माणि षडक्के च महेश्वरम् । प्रधानं विनियोगज्ञः परं ब्रह्माऽधिगच्छति ॥ सर्वज्ञता तृप्तिरनादिवोधः स्वतन्त्रता नित्यमलुप्तराक्तिः । अनन्तराक्तिं च विभुविभुज्ञाः षडाहुरङ्कानि महेश्वरस्य ॥ नित्यं ब्रह्मपरो युक्त उपसर्गैः प्रमुच्यते ।

# अथ योगविभृतयः

## तत्र देवलः

अणिमा महिमा लिघमा प्राप्तिः प्राकाम्यमीशित्वं विशादवं यत्र कामावसायित्वं चाऽष्टावैश्वर्यगुणाः। तेषा-मणिमामहिमालघिमास्त्रयः शारीराः। प्राप्त्यादयः पश्चैन्द्रि-याः। तत्र खरारीरत्वमणिमा¹ अणुभावात् सूक्ष्माण्यप्या-विशाति । शारीरमहत्वं महिमा । महत्वात् सर्वशारीराण्या-वृणोति। दारीराद्युगामित्वं लिघमा। तेनाऽतिदूरस्थानिप क्षणेनाऽऽसादयति । विश्वविषयावाप्तिः प्राप्तिः । प्राप्त्या सर्वप्रत्यक्षदर्शी भवति । यथेष्टचारित्वं प्राकाम्यम् । प्राका-म्येन सर्वभोगवरानामोति। अप्रतिहतैश्वर्यमीशित्वम्। ईशि-त्वेन दैवतान्यप्यतिशेते। आत्मवद्यता विशत्वम्। विश-त्वेनाऽपरिमितायुर्वद्रयजजन्मा च भवति । यत्र कामावसा-यित्वं त्रिविधम्—छायावेदाः अवध्यानावेदाः अङ्गप्रवेदा इति। यत परस्य छायाप्रवेशमात्रेण चित्तं वशीकरोति स छाया-वेशः। यद्दूरस्थानामपि अनुध्यानेन चित्ताधिष्ठानं, सोऽवध्या-नावेदाः। यत्सजीवस्योभिस्ते [?] जीवस्य वा दारीरानुप्रवेदानं

<sup>1</sup> वी. मि. मोक्ष. पृ. ४४८. reads तत्राणुशरीरत्वमणिमा.

सोऽङ्गप्रवेदाः। यत्र कामावसायित्वेन मूर्तद्रव्यं चाधितिष्ठ-तीति ऐश्वर्यावस्थानं तच प्रकृति-पुरुषोत्तरहेतोई मंतेजोज्ञान-विदोषात्। <sup>1</sup>सातिद्ययेन संभूतं चैश्वर्याद्भवतीति। एवमेता-नैश्वर्यगुणानधिगम्योद्धृतकल्मषः छिन्नसंद्याः प्रत्यक्षदर्शी धर्मपरावरज्ञः क्टस्थः सर्वमिदं असदिनत्यमिति ज्ञात्वा खय-मेव द्यान्तिमधिगच्छतीत्यैश्वर्याव्याप्तिः<sup>2</sup>।

> ³अल्पकश्च यथा राजन विहः शाम्यति दुर्बलः। आक्रान्त इन्धनैः स्थूलैस्तद्वयोगो हि नु प्रभो⁴॥ स एव च यथा राजन बहिर्जातवलः पुमान् । समीरणयुतः कृत्लां दहेत् क्षिप्रं महीमिमाम्॥ न त्वजातवलो योगी दीप्रतेजो महाबलः। अन्तकाल इवाऽऽदित्यः कृत्लं संशोधयेज्ञगत्॥ दुर्बलश्च यथा राजन् स्रोतसा िह्यते नरः। वलहीनस्तथा योगी विषयैः क्रियतेऽवशः॥ तदेव च यथा स्रोतो विष्टम्भयति रावणः। तद्वयोगवलं लब्ध्वा व्यूहते विषयान् बहून्।

<sup>1 &#</sup>x27;सातिशयं न भूतं चैश्वर्यात्भवति'—ना. and स. 'सातिशयं नवभूतं चैश्वर्यात् भवति—नी. मि. मोक्ष., पृ. ४४९.

<sup>2 &</sup>quot;तेषां इति—पूर्वपूर्वोक्तानां ऐश्वर्याणां शरीरेन्द्रियत्वेन विभाग उक्तः। तत्र 'अणु-शरीरत्वं' इत्यारभ्य 'सोऽङ्गप्रवेश' इत्यन्तेन अष्टानामपि लक्षणान्युक्तानि । 'प्रकृतिपुरुषोत्तर हेतोरिति । ईश्वरत्वेन हि प्रकृतिपुरुषिनयामकत्वं भवति । तेनैव हेतुना धर्मतेजोज्ञानिविशेषाः उत्पद्यन्ते । तेनैव सातिशयो भवतीति समुदायार्थः ॥"—वी. मि. मोक्ष., पृ. ४४९.

<sup>3</sup> शा-३०६, १९.

<sup>4</sup> वी. मि. मोक्ष., पृ. ४५०, reads 'तद्वशोगबल प्रभोः'। ना. and स. read 'तद्वशोगो न प्रभो'.

<sup>5</sup> पुनः इति वी. मि. मो., ना. and स. पाठः

<sup>6</sup> वी. मि. मो., पृ. ४५०, हीयते; ना. and स., कियते.

## [¹तथा]

विश्वान्ति परशल्यार्थं <sup>2</sup>योगायोगवलान्विताः। प्रजापतीन्वषीन् देवान् महाभूतानि चेश्वराः॥ न यमो नान्तकः ऋद्धो न मृत्युर्भीमविक्रमः। ईश्वाते नृपते सर्वे योगस्याऽमिततेजसः॥ आत्मानं तु सहस्राणि बहूनि भरतर्षभ। योगं ऋर्याद्वलं प्राप्य तैश्च सर्वैर्महीं चरेत्<sup>3</sup>॥ प्राप्तुयाद्विषयान् कैश्चित् कैश्चिद्वःखं तपश्चरेत्। संक्षिपेच पुनस्तानि सूर्यस्तेजोगणानिव<sup>4</sup>॥

### ⁵याज्ञवल्क्यः

अन्तर्घानं स्मृतिः कान्तिः दृष्टिश्रोत्रज्ञता तथा । निजं दारीरमुत्सृज्य परकायप्रवेदानम् ॥ <sup>6</sup>अन्धानां छन्नतां (१) दृष्टिर्घोगसिद्धेस्तु लक्षणम् । सिद्धे योगे त्यजन् देहममृतत्वाय कल्पते ॥

<sup>1</sup> वी. मि. मोक्ष., पृ. ४४९.

<sup>2</sup> Ibid., परभोगार्थम्.

<sup>3</sup> Ibid., महीचरे.

<sup>4</sup> Ibid., गणानि च.

<sup>5</sup> ३, २०२-२०३.

<sup>6 &#</sup>x27; अर्थानां छन्दतः सृष्टिः ' इति मिताक्षरापाठः

#### 11 23 11

# अथ स्थितप्रज्ञचरितम्

### तत्र महाभारते

<sup>1</sup>अर्जुन उवाच।

स्थितप्रज्ञस्य का भाषा समाधिस्थस्य केशव। स्थितधीः किं प्रभाषेत किमासीत व्रजेत किम्॥

### श्रीभगवानुवाच।

प्रजहाति यदा कामान् सर्वान् पार्थ मनोगतान्।
आत्मन्येवाऽऽत्मना तुष्टः स्थितप्रज्ञस्तदोच्यते॥
दुःखेष्वनुद्विग्नमनाः सुखेषु विगतस्पृहः।
वीतरागभयकोधः स्थितधीर्मुनिरुच्यते॥
यः सर्वत्राऽनिभक्तेहस्तत्तत् प्राप्य शुभाशुभम्।
नाऽभिनन्दति न द्वेष्टि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता॥
यदा संहरते चाऽयं कूमोंऽङ्गानीव सर्वशः।
इन्द्रियाणीन्द्रियार्थभ्यः तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता॥
²या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागित संयमी।
यस्यां जागित भूतानि सा निशा पश्यतो सुनेः॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता-२, ५४-५८.

<sup>2</sup> भगवद्गीता-२, ६९-७२.

आपूर्यमाणमचलप्रतिष्ठं

समुद्रमापः प्रविद्यान्ति यद्वत्।

तद्वत्कामा यं प्रविद्यान्ति सर्वे

स द्यान्तिमाप्तोति न कामकामी ॥

विहाय कामान् यः सर्वान् पुमांश्चरति निस्पृहः।

निर्ममो निरहङ्कारः स द्यान्तिमधिगच्छति ॥

एषा ब्राह्मी स्थितिः पार्थ नैनां प्राप्य विमुद्यति ।

स्थित्वाऽस्यामन्तकालेऽपि ब्रह्मनिर्वाणम्च्छति ॥

'या निशे'त्यादि निशेव निशा ब्रह्मतत्वं। तत्र हि सर्वभूतानां दर्शनाभावः। तस्यां जागित तद्रह्मस्करूपमनुभवित। 'संयमी'योगध्यायीत्यर्थः। 'यस्यां जाग्रति' विषया-सिक्तिलक्षणायां निशायामुन्मीलिताक्षाणि भूतानि च यस्यां तस्यां तद्दर्शनवृत्तेर्निरोधादित्यर्थः। 'अचलप्रतिष्टमिति'। अचला प्रतिष्टा स्थितिर्यस्य तं अचलप्रतिष्टम्। आपो यथा प्रविशन्ति विक्रियामनापादयन्त्यस्तथा योगिनः चित्तविक्रियामकुर्वन्तः कामविषया उपतिष्ठन्ते इत्यर्थः।

## ¹तथा

प्रकाशं च प्रवृत्तिं च मोहमेव च पाण्डव।
न द्वेष्टि संप्रवृत्तानि न निवृत्तानि कांक्षिति॥
उदासीनवदासीनो गुणैर्यो न विचाल्यते।
गुणा वर्तन्त इत्येवं योऽवितष्ठिति नेङ्गते॥
समदुःखसुखः खस्थः समलोष्टारमकाश्रनः।
तुल्यप्रियाप्रियो धीरः तुल्यनिन्दार्थसंस्तुतिः॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता-१४, २२-२६.

मानापमानयोस्तुल्यस्तुल्यो मित्रारिपक्षयोः। सर्वारम्भपरित्यागी गुणातीतः स उच्यते॥ मां च योऽव्यभिचारेण भक्तियोगेन सेवते। स गुणान समतीत्यैतान ब्रह्मभूयाय कल्पते॥ ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाऽहममृतस्याऽव्ययस्य च। शाश्वतस्य च धर्मस्य सुखस्यैकान्तिकस्य च॥

प्रकाशस्य धर्मी ज्ञानं। प्रवृत्ती रजसो धर्मः। मोहस्तु तमसो धर्मः। 'संप्रवृत्तानि' सुखनिमित्तानीति शेषः। 'निवृत्तानि' सुखदुःखनिमित्तानीति शेषः। 'नेङ्गते' न चलति।

## <sup>1</sup>तथा

यदा भूतपृथग्भावमेकस्थमनुपर्यति । तत एव च विस्तारं ब्रह्म संपद्यते तथा ॥

## [तथा]

²विद्याविनयसंपन्ने ब्राह्मणे गवि हस्तिनि। ग्रुनि चैव श्वपाके च पण्डिताः समदर्शिनः॥ इहैव तैर्जितः सर्गो येषां साम्ये स्थितं मनः। निर्दोषं हि समं ब्रह्म तस्माद्वह्मणि ते स्थिताः॥ न प्रहृष्येत् प्रियं प्राप्य नोद्विजेत् प्राप्य चाऽपियम्। स्थिरवुद्धिरसम्मुढो ब्रह्मविद्वह्मणि स्थितः॥ बाह्यस्पर्शेष्वसक्तात्मा विन्दत्यात्मिन यत्सुखम्। स ब्रह्मयोगयुक्तात्मा सुखमक्षय्यमश्चते॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता-१३, ३०.

<sup>2</sup> भगवद्गीता-५, १८-२५.

ये हि संस्पर्शजा भोगा दुःखयोनय एव ते।
आचन्तवन्तः कौन्तेय न तेषु रमते बुधः॥
शकोतीहैव यः सोढुं प्राक् शरीरिवमोक्षणात्।
कामकोधोद्भवं वेगं स युक्तः स सुखी नरः॥
योऽन्तःसुखोऽन्तरारामः तथाऽन्तज्योतिरेव यः।
स योगी ब्रह्मनिर्वाणं ब्रह्मभूतोऽधिगच्छति॥
लभन्ते ब्रह्मनिर्वाणमृषयः क्षीणकल्मषाः।
छिन्नद्रैधा यतात्मानः सर्वभूतहिते रताः॥
कामकोधिवयुक्तानां यतीनां यत्वेतसाम्।
अभितो ब्रह्मनिर्वाणं वर्त्तते विदितात्मनाम्।

## [तथा]

<sup>1</sup>सुहृन्मित्रार्युदासीनमध्यस्थद्वेष्यबन्धुषु । साधुष्वपि च पापेषु समवुद्धिर्विशिष्यते ॥

## [तथा<sup>2</sup>]

यो मां पर्यित सर्वत्र सर्वं च मिय पर्यित । तस्याऽहं न प्रणश्यामि स च मे न प्रणश्यित ॥ सर्वभूतिस्थितं यो मां भजत्येकत्वमास्थितः । सर्वथा वर्तमानोऽपि स योगी मिय वर्तते ॥ आत्मौपम्येन सर्वत्र समं पर्यित योऽर्जुन । सुखं वा यदि वा दुःखं स योगी प्रमो मतः ॥

'यदा भूतपृथग्भाविम 'ति भूतानां पृथग्भावमेकस्थं प्रलयावस्थायां परमकारणेऽनुपद्यति तत एव चैकस्मा-

<sup>1</sup> भगवद्गीता-६, ९.

<sup>2</sup> भगवद्गीता--- ६, ३०-३२.

त्परमात्मनो विस्तारं। "तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभृत<sup>1</sup>" इति सृष्टिप्रलयविद्वह्य संपद्यते इत्यर्थः। पण्डिताः समदर्शिनः व्राह्मणादिषु ब्रह्माऽवस्थितं समदर्शिनो भवन्ति। सर्वभूतेष्वाकाशवद् ब्रह्मरूपमनुगतं पश्यन्तीत्यर्थः।

## <sup>2</sup>तथा

बहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् मां प्रपचते । वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्रुभः॥ 'सर्वं वासुदेवमि 'तिज्ञास्तेषामित्यर्थः।

## <sup>3</sup>तथा

चरन्तं ब्राह्मणं कंचित् स्वल्पवित्तमनामयम्। पप्रच्छ राजा प्रह्णादो बुद्धिमान् बुद्धिमत्तरम् ॥

### [<sup>5</sup>प्रह्लाद उवाच ।]

खस्थः शक्तो मृदुर्वान्तो निर्विधित्सोऽनस्यकः।
सुवाक् प्रगल्भो मेधावी <sup>6</sup>प्राज्ञश्चरसि वालवत्॥
नैव प्रार्थयसे लाभमानीते नाऽनुशोचसि<sup>7</sup>।
नित्यतृप्त इव ब्रह्मन् न किंचिदिभमन्यसे॥
स्रोतसा हियमाणासु प्रजासु विमना इव।
धर्मकामार्थकार्येषु कूटस्थ इव शिष्यसे<sup>8</sup>॥

<sup>1</sup> तैत्तिरीयोपनिषत्, आनन्दवल्ली—२, २.

<sup>2</sup> भगवद्गीता—७, १९.

<sup>3</sup> महाभारत, शान्तिपर्व-१७०, ३-१०.

<sup>4</sup> प्राज्ञसत्तमः - मु. भा. (कुम्बकोणं)

<sup>5</sup> Omitted in text.

<sup>6</sup> बहुमतो लोके—मु. भा.

<sup>7</sup> नाडलामेऽनुशोचसि—मु. भा.

<sup>8</sup> लक्ष्यसे--ना., मु. भा.

नाऽनुतिष्ठसि धर्मार्थौ न कामं वाऽनुवर्त्तसे। इन्द्रियार्थाननादृत्य मुक्तश्चरिस साक्षिवत्॥ का नु प्रज्ञा श्रुतं वाऽपि वृत्तिर्वा का नु ते मुने!। क्षिप्रमाचक्ष्व मे ब्रह्मन् श्रेयों यदिह मन्यसे॥

### [1भीष्म उवाच।]

अनुयुक्तः स मेघावी लोकधर्मविधानवित्। उवाच श्रक्षणया वाचा प्रह्णादमनपार्थया॥ पर्यन् प्रह्णाद भृतानामुत्पत्तिमनिमित्ततः। हासं वृद्धिं विनाशं च न प्रहृष्ये न च व्यथे॥

## <sup>[3</sup>तथा]

दिवि सश्चरमाणानि हस्वानि च महान्ति च।
ज्योतींष्यपि यथाकालं पतमानानि लक्षये॥
इति भूतानि संपर्यन् अनुषक्तानि मृत्युना।
सर्व सामान्यतो विद्वान् कृतकृत्यः सुखं खपे॥
सुमहान्तमपि ग्रासं ग्रसे लब्धं यहच्छया।
श्राये पुनरभुञ्जानो दिवसानि बहुन्यपि॥
आश्रायन्त्यपि मामत्रं पुनर्वहुगुणं बहु।
पुनरल्पं पुनस्तोकं पुनर्नेवोपपद्यते॥
कणं कदाचित् खादामि पिण्याकमपि च ग्रसे।
भक्षये शालिमांसानि भक्ष्यांश्चोचावचान् बहुन्॥
श्राये कदाचित् पर्यङ्के भूमाविप पुनः शये।
प्रासादे वाऽपि शय्या मे कदाचिदुपपद्यते॥

<sup>1</sup> Omitted in text.

<sup>2</sup> वृद्धिवनाशं—ना. and मु. भा.

<sup>3</sup> महाभारत, शान्तिपर्व, १७७, १७-३७.

धारयामि च चीराणि शाणक्षौमाजिनानि च। महार्हाण्यथ वासांसि धारयाम्यहमेव च ॥ न सन्निपतितं धर्म्यमुपभोगं यहच्छया। प्रत्याचक्षे न चाऽप्येनमनुरुन्धे सुदुर्रुभम्॥ अचलमनिधनं शिवं विशोकं शुचिमतुलं विदुषां मते निविष्टम्। अनभिमतमसेवितं च मृहैः व्रतमिद्माजगरं ग्रुचिश्चरामि॥ अचलितमतिरच्युतः खधर्मात् परिमितसंसरणः परापवर्गः²। विगत भयकषायलो भमोहो व्रतमिदमाजगरं द्युचिश्वरामि॥ अनियतफलभोज्यभक्ष्यपेयं विधिपरिणामविभक्तदेशकालम्। हृदयसुखमसेवितं कदर्यैः व्रतमिदमाजगरं शुचिश्चरामि॥ इदमिदमिति तृष्णयाऽभिभृतं जनमनवाप्तधनं विषीदमानम्। निपुणमनुनिशाम्य तत्वबुद्धचा व्रतमिदमाजगरं शुचिश्वरामि॥ बहुविधमनुदृश्य चाऽर्थहेतोः कृपणिमहाऽऽर्यमनार्यमाश्रयन्तम्। उपशमरुचिरात्मवान् प्रशान्तो व्रत्तमिदमाजगरं द्युचिश्चरामि॥

<sup>1</sup> एकदा-मु. भा.

<sup>2</sup> परावरज्ञः-मु. भा,

सुखमसुखमला भमर्थला भं रतिमरतिं मरणं च जीवितं च। विधिनियतमवेक्ष्य तत्वतोऽहं व्रतमिदमाजगरं शुचिश्चरामि॥ अपगतभयरागमोहदर्पी धृतिमतिबुद्धिसमन्वितः प्रशान्तः। उपगतफलभोगिनो निज्ञास्य व्रतमिदमाजगरं शुचिश्चरामि॥ अनियतशयनासनप्रकृत्या यमनियमव्रतशौचसत्ययुक्तः। अपगतफलसश्चयः प्रहृष्टो व्रतमिदमाजगरं शुचिश्ररामि॥ अपगतमसुखार्थमीहनार्थैः उपगतबुद्धिरवेक्ष्य चाऽऽत्मसंस्थः। तृषितमनियतं मनो नियन्तं व्रतमिदमाजगरं ग्रुचिश्चरामि॥ न हृदयमनुरुध्यते मनो वा प्रियसुखदुर्लभतामनिखतां च। तदुभयमपि लक्षयन्निवाऽहं व्रतमिदमाजगरं ग्रुचिश्चरामि ॥ बहुकथितमिदं हि बुद्धिमद्भिः कविभिरतिप्रथयद्भिरात्मकीर्तिम्। इदमिदमिति तत्र तत्र हन्त खपरमतैर्गहनं प्रतर्कयद्भिः॥

तदिदमनुनिशस्य विप्रपातं
पृथगभिपन्नमिहाऽबुधैर्मनुष्यैः।
अनवसितमनन्तदोषपारं
नृषु विहरामि विनीतदोषतृष्णः॥

## [¹भीष्म उवाच।]

अजगरचरितव्रतं महात्मा
य इह नरोऽनुचरेद्विनीतरागः।
अपगतभयमन्युलोभमोहः
स खल्द्व सुखी विहरेदिमं विहारम्॥

### ²तथा

युधिष्ठिर उवाच।

किंदीलः किंसमाचारः किंविचः किंपराक्रमः। प्राप्नोति ब्रह्मणस्थानं यत्परं प्रकृतेर्ध्वेवम्॥

### भीष्म उवाच।

मोक्षधमेंषु नियतो लघ्वाहारो जितेन्द्रियः। आमोति ब्रह्मणः स्थानं यत्परं प्रकृतेर्ध्रुवम्॥ अत्राऽप्युदाहरन्तीममितिहासं पुरातनम्। जैगीषव्यस्य संवादमसितस्य च भारत³॥ जैगीषव्यं महाप्राज्ञं धर्माणामागतागमम्। अक्रुद्धचन्तमहृष्यन्तमसितो देवलोऽब्रवीत्॥

- 1 Omitted in the text.
- 2 महाभारत, शान्तिपर्व-२३६, १-२६.
- 3 The following sloka occurs immediately after মানে in the Kumbhakonam edition of the Mahābhārata:—

महादेवान्तरे वृत्तं देव्याश्चैवान्तरे तथा। यथावच्छ्णु राजेन्द्र ज्ञानदं पापनारानम् ॥

## <sup>1</sup>देवल उवाच।

न प्रीयसे वन्यमानो निन्यमानो न कुप्यसे। का ते प्रज्ञा कुतश्चेषा किं ते तस्याः परायणम्॥

## भीष्म उवाच।

इति तेनाऽनुयुक्तस्तमुवाच स महातपाः। महद्वाक्यमसन्दिग्धं पुष्कलार्थपदं द्युचि॥

## जैगीषव्य उवाच।

या गतिर्या परा निष्टा या शक्तिः प्रण्यकर्मणाम् । तामहं संप्रवक्ष्यामि यन्मां पृच्छिस वै द्विज ॥ निन्दत्सु च समा नित्यं प्रशंसत्सु च देवल । निइनुवन्ति च ये तेषां समयं सुकृतं च यत्॥ उक्ताश्च न विवक्षन्ति वक्तारमहिते हितम्। प्रतिहन्तुं च नेच्छन्ति हन्तारं च मनीषिणः। नांऽप्राप्तान्यनुकोचिन्ति प्राप्तकालानि कर्वते। न चाऽतीतानि शोचन्ति नैतानि प्रतिजानते। संप्राप्तानां च पूज्यानां कामादर्थेषु देवल ॥ यथोपपत्तिं कुर्वन्ति शक्तिमन्तो धृतव्रताः। पकविद्या महाप्रज्ञाः जितकोधा जितेन्द्रियाः॥ मनसा कर्मणा वाचा नाऽपराध्यन्ति कहिचित्। अनीर्षवो न चाऽन्योन्यं विहिंसन्ति कदाचन ॥ न च जातूपतप्यन्ते धीराः परसमृद्धिभिः। निन्दाप्रशंसे नात्यर्थं न वद्गित परस्य च ॥

<sup>1</sup> Not found in मु. भा.

<sup>2</sup> शान्तिः—मु. भा.

न च निन्दाप्रशंसाभ्यां विक्रियन्ते कदाचन । सर्वतश्च प्रज्ञान्ता ये सर्वभृतहिते रताः॥ न क्रप्यन्ति न हृष्यन्ति नाऽपराध्यन्ति कस्यचित्। विमुच्य हृदयग्रन्थिं संक्रमन्ते यथासुलम् ॥ येषां न बान्धवास्सन्ति येऽन्येषां च न बान्धवाः। अमित्राश्च न सन्त्येषां ये चाऽमित्रा न कस्यचित्॥ य एवं कुर्वते मर्लाः सुखं जीवन्ति सर्वदा। धर्ममेवाऽनुरुध्यन्ते धर्मज्ञा द्विजसत्तमाः॥ ये हातो विच्युता मार्गात्ते हृष्यंत्युद्विजन्ति च। आस्थितस्तमहं मार्गमस्रयिष्यामि तत्कथम् ॥ निन्यमानः प्रशस्तो वा हृष्येयं केन हेतुना। यद्यदिच्छन्ति तत्तस्माद्धिगच्छन्ति मानवाः॥ न मे निन्दा प्रशंसाभ्यां हासवृद्धी भविष्यतः। अमृतस्येव संतृप्येदवमानस्य तत्ववित् ॥ विषस्येवोद्विजेन्नित्यं सम्मानस्य विचक्षणः। अवज्ञातः सुखं शेते इह चामुऽत्र चोभयोः॥ विमुक्तः सर्वपापेभ्यो योऽवमन्ता स बुध्यते। परां गतिं च ये केचित् प्रार्थयन्ति मनीषिणः ॥ <sup>1</sup>एतद्वह्य समाश्रिख सुखमेधन्ति ते जनाः। सर्वतश्च समाहृत्य ऋतृन् सर्वान् जितेन्द्रियः॥ प्राप्तोति ब्रह्मणः स्थानं यत्परं प्रकृतेर्ध्रवम् । नाऽस्य देवा न गन्धर्वा न पिशाचा न राक्षसाः। पदमन्ववरोहन्ति प्राप्तस्य परमां गतिम् ॥

<sup>1</sup> एतद्वतं समाश्रित्य-मु. भारते.

## <sup>1</sup>मार्कण्डेयपुराणे

#### दत्तात्रेय उवाच।

दुःखापहारमचैव करोमि तव पार्थिव। सत्यं ब्रूहि किमर्थं ते दुःखं च पृथिवीपते॥

## [<sup>2</sup>जड उवाच ।]

³कस्य त्वं कस्य वा दुःखं तत्वमेवं विचार्यताम्।
⁴अङ्गानीमानि देहस्य सर्वाङ्गानि च चिन्तय॥
इत्युक्तिश्चिन्तयामास स राजा तेन धीमता।
चिविधस्याऽपि दुःखस्य स्थानमात्मानमेव च॥
स विमृद्य चिरं राजा पुनःपुनरुदारधीः।
आत्मानमात्मना वीरः प्रहस्येदमुवाच ह॥
⁵नाऽहमुर्वी न सिललं न ज्योतिरिनलो न च।
नाऽऽकाशं किन्तु शारीरं न मेऽच सुखिम्घ्यते⁴॥
तथा च ⁴ममतात्यक्ते विशेषेणोपलभ्यते<sup>7</sup>।

- 1 ३७, २९-४२.
- 2 Not found in the manuscripts.
- 3 Not found in printed edition.
- 4 A. S. B. Ms. G. 10645 begins here.
- 5 The following lines, found in the printed Markandeyapurana, are omitted here:—

न्यूनातिरिक्ततां याति पश्चकेऽस्मिन् सुखासुखम् । यदि स्यान् मम किं न्नस्यात् अन्यस्थेऽपि हितं मिय ॥ निस्यप्रभूतसद्भावे न्यूनातिक्यान् नतोन्नते ।

- 6 A. S. B. समता for ममता; तत्वावमयस्यक्ते—ना; तथा च ममता त्यक्ते—स.
- 7 The following lines are omitted here:

तन्मात्रावस्थिते स्क्ष्मे तृतीयांशे च पश्यतः । तथैव भूतसङ्गावं शारीरं किं सुखावहम् ॥

मनस्यवस्थितं दुःखं सुखं वा मनसा श्रितम् । यतस्ततो न मे दुःखं सुखं वा न ह्यहं मनः॥ नाऽहङ्कारो न च मनो बुद्धिर्नाऽहं यतस्ततः। अन्तःकरणजं दुःखं पारक्यं मम तत्कथम् ॥ नाहं शरीरं न मनो यतोऽहं पृथक् रारीरात् मनसस्तथाइऽम्। तत्सन्त चेतस्यथ वाऽपि देहे सुखानि दुःखानि च किं ममाऽत्र ॥ न यस्य हस्तादिकमप्यशेषं न मांसमस्थीनि <sup>3</sup>सिराादिभागः। कस्तस्य नागाश्वरथादिकोशैः खल्पोऽपि संबन्ध इहाऽस्ति पुंसः॥ तस्मान्न मेऽरिर्न च मेऽस्ति दृःखं न मे सुखं नाऽपि पुरं न कोदाः। न चाऽश्वनागादिवलं न तस्य नाऽन्यस्य वा कस्य मया विनाऽस्ति ॥ <sup>5</sup>यथा घटीक्रम्भक्रमण्डलस्थ-माकाशमेकं बहुधा विभाति। तथा सुबाहः स च कााशिपोऽहं मन्ये च देहेषु दारीरभेदैः॥

<sup>1</sup> मनसाश्रयं—A. S. B. ना. स ; मानसं च यत्—म्. पु.

<sup>2</sup> This s'loka appears in the printed text of the Purāṇa: राज्यस्य वांशं कुरुतेऽप्रजोऽस्य देहस्य चेद् पञ्चमयस्स राशिः। गुणप्रवृत्या मम किं तन्न तत्स्थः स चाहं च शरीरतोऽन्यः॥

<sup>3</sup> त्वोराहि भागः—A. S. B.; शिराविभागः—मु. पु.

<sup>4</sup> कस्यचिद्वा ममास्ति—मु. पु.

<sup>5</sup> यदा यथा for यद्यपि. U., A. S. B. and मु. पु.

## विष्णुपुराणे $^{ ext{1}}$

### राजोवाच।

किं <sup>2</sup>श्रान्तोऽस्यल्पमध्वानं त्वयोढा शिविका मम। किं मया स सहो नत्वं पीवानसि <sup>3</sup>निरीक्ष्यसे॥

#### ब्राह्मण उवाच।

नाऽहं पीवा न वै वोढा शिविका भवतो मया। न श्रान्तोऽस्मि न चाऽऽयासः सोढव्योऽसि महीपते॥

### राजोवाच।

प्रत्यक्षं दृश्यसे पीवा नाऽचापि शिविका त्विय । श्रमश्च भारोद्वहने भवत्येव हि देहिनाम् ॥

#### ब्राह्मण उवाच।

प्रत्यक्षं भवता भूप यद्दष्टं मम तद्भद । बलवानबलश्चेति वाच्यं पश्चाद्विशेषणम् । त्वयोढा शिबिका चेति त्वय्यचाऽपि च संस्थिता ॥ मिथ्यैतदत्र तु भवान् श्रुणोतु वचनं मम । भूमौ पादयुगस्याऽऽस्था जङ्घे पादद्वये स्थिते । ऊक् जङ्घाद्वयावस्थे तदाधारं तथोदरम् ॥ वक्षःस्थलं तथा बाह्न स्कन्धौ चोदरसंस्थितौ । स्कन्धाश्चितेऽयं शिबिका मम भारोऽत्र किंकृतः ॥

<sup>1</sup> Mitramis'ra omits entirely the quotation from विष्णुपुराण, evidently as the passage goes against the Advaita doctrine. Lakṣmādhara's rejection of Advaita is also presumable from his selection of this passage. Rāmānuja cites the identical passages in his सिद्धित्रयम्—२, १३, ६१.

<sup>2</sup> यातोस्यल्पं for श्रान्तोस्यल्पं—A. S. B. and मु. पु.

<sup>3</sup> निरीक्ष्मे—A. S. B, and मु. पु.

शिविकायां स्थितं चेदं वपुस्त्वदुपलक्षितम्। तत्र त्वमहमप्यत्र प्रोच्यते चेदमन्यथा ॥ अहं त्वं च तथाऽन्ये च<sup>1</sup> भृतेस्त्वासहे वयम्। गुणप्रवाहपतितो भृतवर्गेऽपि यात्ययम् ॥ कर्मवरुया गुणाश्चेते सत्वाद्याः पृथिवीपते । अविद्यासंचितं<sup>2</sup> कर्म तचाऽहोषेषु जन्तुषु ॥ आत्मा शुद्धोऽक्षरः शान्तो निर्गुणः प्रकृतेः परः। प्रवृद्धचुपचयौ नाऽस्य एकस्याऽखिलजन्तुषु ॥ यदा नोपचयस्तस्य न चैवाऽपचयो नृप। तदा पीवानसीतीत्थं कया युक्त्या त्वयेरितम् ॥ भूपादजङ्घाकट्यूरुजठरादिषु संस्थिते। कि विकेयं यदा स्कन्धे तदा <sup>3</sup>भावसमस्त्वया ॥ तथाऽन्यजन्तुभिर्भूप शिविकोत्था न केवलम्। रौलद्रमगृहस्थोऽपि⁴ पृथिवीसंभवोऽपि वा ॥ यदा पुंसः पृथरभावः कारणैः प्राकृतैर्नृप । सोढव्यस्तु तदाऽऽयासः कतरो चपते मया॥ यहव्या शिबिका चेयं तहव्यो भूतसंग्रहः। भावतो मेऽखिलस्याऽस्य ममत्वेनोपबृंहितः॥

### परादार उवाच।

एवमुक्त्वाऽभवन्मौनी स वहन् शिविकां द्विजः। सोऽपि राजाऽवतीर्योव्यो तत्पादौ जगृहे त्वरन्॥

<sup>1</sup> च for वा-A. S. B.

<sup>2</sup> संवितं कर्म for संचितं कर्म ; A. S. B. संचिते कर्म ना.

<sup>3</sup> भारसमस्त्वया for भावसमस्त्वया—ना. स. and A. S. B.

<sup>4</sup> गृहोस्योपि for गृहस्थोपि—A. S. B.

#### राजोवाच ।

भो भो विस्रुज्य शिविकां प्रसादं कुरु मे द्विज । कथ्यतां को भवानत्र ¹जाल्मरूपधरः स्थितः ॥ यो भवान् यित्रमित्तं च यदागमनकारणम् । तत्सर्वे कथ्यतां विद्वन्मद्यं शुश्रूषवे तथा²॥

#### ब्राह्मण उवाच।

श्र्यतां कोऽहमित्येतद्वक्तं किंचित्र शक्यते।
उपभोगनिमित्तं च सर्वत्राऽऽगमनिकया॥
सुखदुःखोपभोगौ तु तौ देहाग्रुपपादकौ।
धर्माधर्मोद्भवौ भोक्तं जन्तुर्देहादिमृच्छति॥
सर्वस्यैव हि भूपाल जन्तोः सर्वत्र कारणम्।
धर्माधर्मौ यतस्तस्मात् कारणं पृच्छचते कुतः॥

### राजोबाच।

धर्माधर्मी न सन्देहः सर्वकार्येषु कारणम् । उपभोगनिमित्तं च देहदेशान्तरागमः ॥ यदेतद्भवता प्रोक्तं कोऽहमित्येतदात्मनः । वक्तं न शक्यते श्रोतुं तन्ममेच्छा प्रवर्त्तते ॥ योऽस्ति सोऽहमिति ब्रह्मन् कथं वक्तं न शक्यते । आत्मन्येष न दोषाय शब्दोऽहमिति यो द्विज ॥

#### ब्राह्मण उपाच।

शब्दोऽहमिति दोषाय नाऽऽत्मन्येव तथैव तत्।

<sup>1</sup> जाड्यरूप for जाल्मरूप—A. S. B.,

<sup>2</sup> त्वया for तथा—A. S. B., ना and स.

अनात्मन्यात्मविज्ञानं शब्दो वा भ्रान्तिलक्षणः ॥ जिह्ना ब्रवीत्यहमिति दन्तोष्टौ तालुकं नृप। एतेनाऽहं यतः सर्वे वाङ्निष्पादनहेतवः॥ किं हेत्रुभिर्वदत्येषा वागेवाऽहमिति खयम्। तथाऽपि वाङ्नाहमेतद्वक्तुमित्थं न युज्यते ॥ पिण्डः पृथग्यतः पुंसः शिरःपाण्यादिलक्षणः। ततोऽहमिति क्रत्रैतां संज्ञां राजन् करोम्यहम् ॥ यद्यन्योऽस्ति परः कोऽपि मत्तः पार्थिवसत्तम । तदेशोऽहमयं² चाऽन्यो वक्तुमेवमपीष्यते ॥ यदा समस्तदेहेषु प्रमानेको व्यवस्थितः। तदा हि को भवान्कोऽहमित्येतद्विफलं वचः॥ त्वं राजा शिविका चेयं वयं वाह्याः<sup>3</sup> पुरःसराः। अयं च भवतो लोको न सदेतन्नुपोच्यते॥ वक्षाहारु ततश्चेयं शिबिका त्वद्धिष्ठिता। क वृक्षसंज्ञा याता स्यादारुसंज्ञाऽथवा नृप ॥ बृक्षारूढो महाराजो नायं वदति ते जनः। न च दारुणि तिष्ठन्तं<sup>5</sup> ब्रवीति शिविकागतम्॥ शिबिका दारुसङ्घातो रचनास्थितिसंस्थितः। <sup>6</sup>अन्विष्यतां नृपश्रेष्ठ तद्भेदे शिविका त्वया ॥ एवं छत्रशालाकानां पृथरभावो विसृश्यताम्। क यातं छन्नमित्येष न्यायस्त्वयि तथा मयि॥

<sup>1</sup> शब्दादाभ्रान्तिलक्षणः—A. S. B.

<sup>2</sup> तदैषोस्मयं चान्यो-A. S. B.

<sup>3</sup> बाहा: for बाह्य:-A. S. B.

<sup>4</sup> वा तस्याः—ना.

<sup>5</sup> दारुवितिष्टन्तं—A. S. B.

<sup>6</sup> अधिष्यतां—A. S. B.

¹पुमांस्त्री गौरजो वाजी कुञ्जरो विहगस्तरुः। देहेषु लोके संज्ञेयं विज्ञेया कर्महेतुषु ॥ पुमान्न देवो न नरो न पशुर्न च पादपः। शरीराकृतिभेदास्तु भूपैते कर्मयोनयः॥ वस्तु राजेति यहोके यच राजभटात्मकम्। तथाऽन्यच नृषेत्थं तन्न सत्संकल्पमात्रकम्॥ यत्तु कालान्तरेणाऽपि नाऽन्यसंज्ञासुपैति वै। परिणामादिसंभूतं तद्वस्तु चप तच किम्॥ त्वं राजा सर्वलोकस्य पितुः पुत्रो रिपोरिपुः। पत्न्याः पतिः पिता सुनोः कं त्वां भूप वदाम्यहम् ॥ त्वं किमेतच्छरः किन्तु शिरस्तव ततोदरम्। किमु पादादिकं त्वं वै न वैतत् किं महीपते ॥ समस्तावयवेभ्यस्त्वं पृथग्भृतो व्यवस्थितः। कोऽहं त्वं चेति निपुणो भूत्वा चिन्तय पार्थिव ॥ एवं व्यवस्थितोऽतत्वे मयाऽहमिति भावितम्। पृथकरणनिष्पाचं शक्यते सप ते कथम्॥

'तदुपलक्षितस्त्वयात्मनाऽहं त्वया गृहीतः। तत्र त्व-मिति'। तत्र त्वमहमत्रेत्यन्यथोच्यते। यतो नावयोर्वाच्य-वाचकभावोऽस्तीति भावः। 'गुणप्रवाहः' गुणपरिणाम-स्रोतः। 'गुद्धः' केवलो वस्त्वन्तरसंसर्गग्रुन्योऽसंज्ञीत्यर्थः। 'अक्षरो'ऽविनाशी। 'शान्तो' रागद्वेषरहितः। 'निर्गुणो' गुणातीतः। 'प्रकृतेः परः' अचेतनादत्यन्तविलक्षणः। 'भूपा-लेलादि'। यद्यन्येन श्रियमाणे भावे परस्याऽपि भारो भवेत्,

<sup>1</sup> Fol. 39 of the Nagpur Ms. which should begin here is lost.

तदा मदुपलक्षितस्कन्धाश्रिते भर्तव्ये तवाऽपि भारः स्यादिति भावः। तथाऽन्यजन्तुभिर्भारः सम इत्यन्वयः। न केवलं शिबिकोत्थः भारः समः। किन्तु शैलभारोऽपि समः। 'जाल्मः' असमीक्ष्यकारी² यिन्निमित्तमित्यागमनहेतुविषयः। 'किमागमनकारणिमिति' उद्देश्यप्रशः। 'शब्दोऽहिमि'ति दोषायेत्यादि। 'अहिम'ति शब्दोऽयमात्मिन स्वप्रयोक्तिर वर्त्तमानो न दोषाय भवति। किन्तु अनात्मन्यात्मिवज्ञानं भ्रमः। तथाऽऽत्मशब्दस्याऽप्यनात्मिन प्रयोगो भ्रान्तिलक्षण इत्यर्थः। 'एते जिह्नादयः' शब्दाभिव्यक्तिहेतवो नाऽहं कर्नृकत्वादशरीरत्वात् (१) अशरीरत्वाचाऽहिमिति शब्दिविज्ञानयोरन्यदानयनित्यर्थः।

#### तथा

³परमार्थस्तु भूपाल संक्षेपात् श्रूयतां मम।
एको व्यापी समः शुद्धो निर्शुणः प्रकृतेः परः ॥
जन्मबुध्यादिरहित आत्मा सर्वगतोऽव्ययः।
परज्ञानमयोऽसद्भिः नामजात्यादिभिर्विभुः ॥
न योगवान्न युक्तोऽभून्नैव पार्थिव योध्यते।
तस्याऽऽत्मपरदेहेषु सतोऽप्येकतमं हि तत् ॥
विज्ञानं परमार्थोऽसौ द्वैततोऽतत्त्वदर्शिनः।
वेणुरन्ध्रविभेदश्च यथा षड्जादिसंज्ञितः॥
अभेदव्यापिनो⁴ वायोस्तथा तस्य महात्मनः।

<sup>1</sup> भावः इति उदयपुरमातृकायाम्.

<sup>2</sup> असमीक्षकारी.

<sup>3 7, 98, 26.</sup> 

<sup>4</sup> अमेदयायिनो—A. S. B.

#### तथा

<sup>1</sup>श्रूयतां रपशार्द्छ यद्गीतस्भुणा पुरा। प्रतिबोधं जनयता निदाघस्य महात्मनः ॥ ऋभुर्नामाऽभवत्पुत्रो ब्रह्मणः परमेष्ठिनः। विज्ञाततत्वसद्भावो निसर्गादेव भूपते॥ तस्य शिष्यो निदाघोऽभूत्पुलस्यतनयः पुरा। प्रादादशेषविज्ञानं स तस्मै परया मुदा ॥ अवाप्तज्ञानतत्वस्य न तस्याऽद्वैतवासना । स ऋभुस्तर्कयामास निदाघस्य नरेश्वरः॥ देविकायास्तटे वीर नगरं नाम वै पुरम्। समृद्धमतिरम्यं च पुलस्त्येन निवेशितम्॥ रम्योपवनपर्यन्ते स तस्मिन् पार्थिवोत्तम । निदाघनामा योगज्ञ ऋसुशिष्योऽवसत्प्ररा ॥ दिव्यवर्षसहस्रे तु समतीतेऽस्य तत्पुरम्। जगाम स ऋभुः शिष्यं निदाघमवलोककः॥ स तस्य वैश्वदेवान्ते द्वारालोकनगोचरे। स्थितस्तेन गृहीताघीं निजवेइम प्रवेशितः॥ प्रक्षालिताङ्किपद्मं च कृतासनपरिग्रहम्। उवाच स द्विजश्रेष्ठो भुज्यतामिति सादरम्॥

#### ऋभुरुवाच।

भो विप्रवर्ष भोक्तव्यं यदत्र भवतो गृहे। तत्कत्थ्यतां कदन्नेषु नः प्रीतिः सततं मम॥

#### निदाघ उवाच।

सक्त <sup>1</sup>यावकवाद्यानामपूपानां च मे गृहे। यद्रोचते द्विजश्रेष्ठ तद्गक्षय यथेच्छया॥

#### ऋमुरुवाच ।

कदन्नानि द्विजैतानि मिष्टमन्नं प्रयच्छ मे। संयावपायसादीनि द्राक्षाफाणितवन्ति च॥

#### निदाघ उवाच।

हे हे शालिनि महेहे यित्किचिदितशोभनम्।
भक्ष्योपसाधनं मिष्टं तेनाऽस्याऽतं प्रसाधय²॥
इत्युक्ता तेन सा पत्नी मिष्टमतं द्विजस्य तत्³।
प्रसाधितवती तस्य भर्जुर्वचनगौरवात्॥
तं सक्तवन्तमिच्छातो मिष्टमतं महासुनिम्।
निदाधः प्राह भूपाल प्रश्रयावनतः स्थितः॥
अपि ते परमा तृतिरूत्पत्ना तृष्टिरेव च।
अपि ते मानसं खस्थमाहारेण कृतं द्विज॥
किनवासो भवान्विप्र क वा गन्तुं ससुद्यतः।
आगम्यते वा भवता यतस्तच द्विजोच्यताम्॥

#### ऋभुरुवाच।

श्चुद्यस्य तस्य भुक्तान्ने⁴ तृप्तिर्ज्ञाह्मण जायते। न मे श्चुन्नाऽभवतृप्तिः ऋस्मान्मां द्विज एच्छसि॥

<sup>1</sup> यावकवाव्यातां—A. S. B.

<sup>2</sup> प्रसादय for प्रसाधय—A. S. B.

<sup>3</sup> यत् for तत्.—A. S. B.

<sup>4</sup> भुक्तेश-A. S. B. makes a better reading.

वहिना पार्थिवे घातौ क्षयिते क्षुत्समुद्भवः। भवत्यम्भिस च क्षीणे रुणां तृप्ति[र्न]जीयते ॥ क्षुनुष्णे देहधर्माख्ये न ममैते यतो द्विज। ततः श्चत्संभवाभावानृप्तिरस्त्येव मे सदा॥ मनसः सुस्थता तुष्टिश्चित्तधर्मो न मे द्विज। चेतसो ये तु<sup>2</sup> तत्प्रश्न पुमानेभिर्म युज्यते ॥ क निवासस्तवेत्युक्तं क गन्ताऽसि च यः त्वया। कुतश्चाऽऽगम्यते ह्यत्र त्रितयेऽपि निवोध मे ॥ प्रमान् सर्वगतो व्यापी आकाशवद्यं यतः। क्रतः क्रत्र क गन्ताऽसि ते तदप्यर्थवत्कथम् ॥ नाऽहं गन्ता न वाऽऽगन्ता<sup>3</sup> नैकदेशनिकेतनम्। त्वं चाऽन्ये च न च क्वं तं नाऽन्येऽन्येवाऽहमप्यहम्॥ मिष्टान्नमिष्टमित्येषा जिज्ञासा मे कता तव। किं वक्ष्यसीति तत्राऽपि अ्यतां द्विजसत्तम ॥ किमखाद्वथवा मिष्टं भुञ्जतोऽत्रं द्विजोत्तम। मिष्टमेव यदाऽमिष्टं तदेवोद्वेगकारणम् ॥ अमृष्टं जायते मृष्टं मृष्टादुद्विजते जनः। आदिमध्यावसानेषु किमत रुचिकारणम्॥ मृनमयं हि गृहं यद्भनमृदा लिप्तं स्थिरं भवेत्। पार्थिवोऽयं यदा देहः पार्थिवैः परमाणुभिः॥ यवगोधूममुद्गादि घृतं तैलं पयो दिध। गुडः फलादीनि तथा पार्थिवाः परमाणवः॥

<sup>1</sup> भवत्यां भित for भवत्यभित-A. S. B.

<sup>2</sup> यस्य for यत्त्—A. S. B.

<sup>3</sup> नचागन्ता for नावगन्ता—A. S. B.

<sup>4</sup> त्वं त्वं for न च त्वं तं-A. S. B.

तदेतद्भवता ज्ञात्वा मिष्ठाऽमिष्ठविचारि यत्। तन्मना समतालम्बी कार्य साम्यं हि मुक्तये॥ इत्याकण्यं वचस्तस्य परमार्थान्वितं नृप॥ प्रणिपत्य महाभागो निदाघो वाक्यमब्रवीत्। प्रसीद मिद्धतार्थाय कथ्यतां कस्त्वमागतः॥ नष्टो मोहस्समाकण्यं वचांस्येतानि वै द्विज।

#### ऋभुरुवाच।

ऋभुरिम तवाऽऽचार्यः प्रज्ञादानाय ते द्विज ।

इहाऽऽगतोऽहं यास्यामि परमार्थस्तवोदितः ॥

एकमेविमदं ब्रह्मन्नभेदि सकलं जगत् ।

वासुदेवाभिधानस्य खरूपं परमात्मनः ॥

तथेत्युक्तो निदाघेन प्रणिपातपुरस्सरम् ।

पूजितः परया भक्त्या इच्छातः प्रययौ ऋभुः ॥

पुनर्वर्षसहस्रे तु समतीते नरेश्वर ।

निदाघज्ञानदानाय तदेव नगरं ययौ ॥

नगरस्य बहिः सोऽथ निदाघं दहशे मुनिम् ।

महाबलपरीवारे पुरं विश्वाति पार्थिवे ॥

दूरे स्थितं महाभागं जनसम्मद्वर्जकम् ।

धुत्क्षामकण्ठमायान्तमरण्यात् ससमित्कुशम् ॥

हष्ट्वा निदाघं स ऋभुरुपगम्याऽभिवाद्य च ।

उवाच कस्मादेकान्ते स्थीयते भवता द्विज ॥

#### निदाघ उवाच।

भो विप्र जनसंमदीं महानेष नरेश्वरे। प्रविविक्षी पुरं रम्यं तेनाऽत्र स्थीयते मया॥

<sup>1</sup> २, १६, १.

#### ऋभुरुवाच।

नराधिपोऽत्र कतमः कतमश्चेतरो जनः। कथ्यतां मे द्विजश्रेष्ठ त्वमभिज्ञो मतो मम॥

### निदाघ उवाच।

योऽयं गजेन्द्रमुन्मत्तं अद्रिशृंगमिवोच्छितम् । अधिरूढो चपेन्द्रोऽयं परलोकस्तथेतरः॥

#### ऋभुरवाच।

एतौ हि गजराजानौ युगपद्दिातौ मम।
भवता न विदोषेण पृथक्चिह्वोपलक्षितौ॥
तत्कथ्यतां महाभाग विद्रोषो भवताऽनयोः।
ज्ञातुमिच्छाम्यहं कोऽत्र गजः को वा नराधिपः॥

#### निदाघ उवाच।

गजो योऽयमजो ¹ब्रह्मन्नुपर्यस्यैष भूपतिः। वाह्यवाहकसम्बन्धं को न जानाति वै द्विज ॥

#### ऋभुरुवाच।

जानाम्यहं यथा ब्रह्मन् तथा मामवबोधय। अधर्शब्दनिगद्यं किं किं चोर्ध्वमभिधीयते॥

#### ब्राह्मण उवाच।

इत्युक्तस्सहसाऽऽरुद्य निदाघः प्राह तं ऋभुम् । श्रूयतां कथयाम्येष यन्मां त्वं परिपृच्छिसि ॥ उपर्यहं यथा राजा त्वमधः कुञ्जरस्तथा। अवबोधाय ते ब्रह्मन् दृष्टान्तो दिशातो मया॥

<sup>1</sup> अथो for अजो-A. S. B.

#### ऋभुरुवाच।

त्वं राजवद्विजश्रेष्ठ स्थितोऽहं गजवचिद् । तदेव त्वं समाचक्ष्व कतरस्त्वमहं तथा ॥

#### ब्राह्मण उवाच।

इत्युक्तस्सत्वरस्तस्य प्रगृह्य चरणावुनौ । निदाघः प्राह भगवानाचार्यस्त्वं ऋभुर्धुवम् ॥ नाऽन्यस्याऽद्वेतसंस्कारसंस्कृतं मानसं तथा । यथाऽऽचार्यस्य तेन त्वां मन्ये प्राप्तमहं गुरुम् ॥

#### ऋभुरवाच।

तवोपदेशदानाय पूर्वशुश्रूषयाऽऽहतः। गुरुस्तेऽहमुभुर्नाम निदाघ समुपागतः॥ तदेतदुपतिष्ठन्ते संक्षेपेण महामते। परमार्थसारभृतं यत् तदद्वैतमशेषतः॥

#### ब्राह्मण उवाच।

एवमुक्त्वा ययौ विद्वान् निदाघं स ऋभुर्गुरुः। निदाघोऽप्युपदेशेन तेनाऽद्वैतपरोऽभवत्। सर्वभृतान्यभेदेन दहशे स तदातमनः॥

#### तथा

परब्रह्मपरो मुक्तिमवाप परमां द्विजः।
तथा त्वंमपि धर्मज्ञ तुल्यात्मरिपुवान्धवः॥
भव सर्वगतं जानन्नात्मानमवनीपते।
सितनीलादिभेदेन यथैकं दृश्यते नभः॥
भ्रान्तदृष्टिभरात्माऽपि तथैकस्सन् पृथक् पृथक्।

एकः समस्तं यदिहास्ति किंचित् तदच्युतो नास्त्यपरं ततोऽन्यत्। सोऽहं स च त्त्वं स च सर्वमेत-दात्मस्वरूपं त्यज भेदमोहम्॥

## तथा प्रह्लादचरिते<sup>1</sup>

महाद उवाच।

ममोपदिष्टं सकलं गुरुणा नाऽत्र संशयः। गृहीतं च मया किं तु न सदेतन्मतं मम ॥ साम चोपप्रदानं च भेददण्डौ तथाऽपरौ। उपायाः कथिता होते मित्रादीनां च साधने ॥ तदहं च न पद्यामि मित्रादींस्तात मा ऋधः। साध्याभावे महाबाहो साधनैः किं प्रयोजनम्।। सर्वभूतात्मके तात जगन्नाथे जगन्मये। परमात्मनि गोविन्दे मित्रामित्रकथा कुतः॥ त्वय्यस्ति भगवान्विष्णुर्मयि चाऽन्यत्र चाऽस्ति सः। यतस्ततोऽयं मित्रं मे शत्रुवेंति पृथक् कुतः ॥ तदेभिरलमत्यर्थं दुस्तरे<sup>2</sup> तृक्तिविस्तरे। अविद्यान्तर्गतैर्यतः कर्तव्यस्तात शोभने ॥ विद्या बुद्धिरविद्यायामज्ञानात्तात जायते। बालोऽप्रिं किं न खद्योतमसुरेश्वर मन्यते॥ तत्कर्म यन्न बन्धाय सा विद्या या विमुक्तये। आयासायाऽपरं कर्म विद्याऽन्या शिल्पनैपुणम् ॥

<sup>1</sup> विष्णुपुराण, १, १९, ३४—४९.

<sup>2</sup> दुष्टारम्भोक्तिविस्तरैः - मु. पु., पृ. १०६.

तदेतदवगम्याऽहमसारं सारम्रत्तमम्। निज्ञामय महाभाग प्रणिपत्य ब्रवीमि ते ॥ न चिन्तयति को राज्यं को धनं नाऽभिवाञ्छति। तथाऽपि भाव्यमेवैतद्भयं प्राप्यते नरैः॥ सर्व एव महाभाग महत्त्वं प्रति सोद्यमः। तथाऽपि पंसां भाग्यानि नोद्यमा भृतिहेतवः॥ जनानामविवेकानामश्रुण्वानामपि प्रभो। भारयभोगानि राज्यानि सन्त्यनीतिमतामपि ॥ तस्माचतेत धर्माय यदीच्छेन्महतीं श्रियम्। यतित्रवयं <sup>2</sup>समत्वेन निर्वाणमपि चेच्छता ॥ देवा मनुष्याः पद्मवः पक्षिवृक्षसरीसृपाः। रूपमेतदनन्तस्य विष्णोभिन्नमिव स्थितम् ॥ एतद्विजानता सर्वं जगत्स्थावरजंगमम्। द्रष्टव्यमात्मवद्विष्णुर्यतोऽयं विश्वक्षपध्क ॥ एवं जाते स भगवाननादिः परमेश्वरः। <sup>3</sup>प्रसीदति ततस्तत्र प्रसन्ने क्रेशसंक्षयः॥

<sup>1</sup> प्रव्येषु-म. पु.

<sup>2</sup> समत्वे च-म. पु.

<sup>3</sup> असीदत्यच्युतः तस्मिन्.

#### 11 88 11

# अथ योगभ्रष्टगतिः

## तत्र महाभारते

### अर्जुन उवाच।

अयितः श्रद्धयोपेतो योगाचिलतमानसः।
अप्राप्य योगसंसिद्धिं कां गितं कृष्ण गच्छिति॥
किचिन्नोभयितश्रष्टिरिङ्गाश्रमिव नश्यिति।
अप्रतिष्ठो महाबाहो विमुद्धो ब्रह्मणः पथि॥
एतन्मे संशयं कृष्ण छेत्तुमईस्यशेषतः।
त्वदन्यः संशयस्याऽस्य छेत्ता न ह्युपपद्यते॥

#### श्रीभगवानुवाच ।

पार्थ नैवेह नाऽमुत्र विनाशस्तस्य विद्यते।
न हि कल्याणकृत्कश्चिद्दुर्गितं तात गच्छति॥
प्राप्य पुण्यकृतां लोकानुषित्वा शाश्वतीः समाः।
शुचीनां श्रीमतां गेहे योगश्रष्टोऽभिजायते॥
अथवा योगिनामेव कुले भवति श्रीमताम्²।
एतद्वि दुर्लभतरं लोके जन्म यदीहशम्॥

<sup>1</sup> भगवद्गीता-६, ३७-४५.

<sup>2 &#</sup>x27;घीमतां' इति भाष्यकाराः पठन्ति.

तत्र तं बुद्धसंयोगं लभते पौर्वदेहिकम्।
यतते च ततो भ्यः संसिद्धौ कुरुनन्दन ॥
पूर्वाभ्यासेन तेनैव हियते¹ ह्यवशोऽपि सः।
जिज्ञासुरपि योगस्य शब्दब्रह्माऽतिवर्तते ॥
²प्रसन्नाचतमानस्तु योगी संशुद्धकिल्बिषः।
अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिम् ॥

## विष्णुपुराणे

³योगयुक् प्रथमं योगी युंजानस्त्वभिजायते। विनिष्पन्नसमाधिस्तु परं ब्रह्मोपलिष्धमान्॥ यद्यन्तरायदोषेण मुच्यते नरमानसम्। जन्मान्तरैरभ्यसतो मुक्तिः पूर्वेव जायते॥ विनिष्पन्नसमाधिस्तु मुक्तिं तत्रैव जन्मनि। प्रामोति योगी योगाग्रिदण्धकर्मचयोऽचिरात्॥

<sup>1</sup> कियते हि अवशोऽपि सः—A. S. B.

<sup>2</sup> प्रयत्नाद्यतमानस्तु—A. S. B., स. ना. भाष्यकाराश्च.

<sup>3</sup> ६, ७, ३३-३५.

#### 11 24 11

# अथाऽरिष्टानि '

## तत्र देवलः

2अथाऽरिष्टं प्रवक्ष्यामि यथावद्योगकर्मणि ।
यथोक्तमृषिभिः पूर्वमायुर्विज्ञानमादितः ॥
अरुत्धतीं ध्रुवं चैव सोमच्छायां महापथम् ।
यो न पद्येत्र जीवेत्स द्विज संवत्सरात्परम् ॥
अरिदेममन्तमादित्यं रिदेममन्तं च पावकम् ।
यो न पद्येत्र जीवेत्स ³मासमेकादद्यात्परम् ॥
रुक्मद्याखान् दुमान् हष्ट्वा गन्धर्वनगराणि च ।
पद्येत् प्रेतान् पिद्याचांश्च दद्या मासान् स जीवित ॥
सदा मूत्रं पुरीषं वा सुवर्णरजतप्रभम् ।
प्रत्यक्षं यदि वा खप्ते नव मासान् स जीवित ॥
अकस्माद्वा भवेत् स्थूलो योऽकस्माद् वा भवेत्कृद्याः ।
प्रकृते विकृतो यो वै सोऽष्ट मासांस्तु जीवित ॥
पांशुस्थं कर्दमे वाऽपि यस्य खण्डं पदं भवेत् ।
अग्रतः पृष्ठतो वाऽपि सप्त मासान्स जीवित ॥

<sup>1</sup> अथ आरिष्टाणि—A. S. B.; अनिष्टमिति उदयपुरकोशम्.

<sup>2</sup> अरिष्टं—1b.

<sup>3</sup> मासादेकदशात्परम्—Ib.

<sup>4</sup> प्रमे for प्रमम्—A. S. B.

काकः कपोतो गृधो वा विलीनो यस्य मुर्द्धनि। ऋव्यादाः पक्षिणश्चैव षण्मासान्स तु जीवति ॥ मृदिते वायवर्षेण पांस्वर्षेण वा पुनः। छायां वा विकृतां परुयेत पश्च मासान स जीवति ॥ अभेद्यां विद्युतं परुचेत दक्षिणां दिशमाश्रिताम्। मासान स चत्रो जीवेद्योगी तत्र न संशयः॥ रक्तगन्धाम्बरः स्रग्वी गच्छेद्वा दक्षिणामुखः। खरोष्ट्रमपि चाऽऽरोहेत् हीन्मासान्नाऽतिजीवति ॥ जले चेन्द्रधनुर्वाऽपि यदि पर्येन्नरोऽहिन । ¹मासद्रयेन म्रियते नास्ति तत्र विचारणा ॥ <sup>2</sup>यस्य वै स्नातमात्रस्य उरू पादौ च शूष्यतः। <sup>3</sup>अप्स वा यदि वाऽऽदर्शे च्छायां परुयति नाऽऽत्मनः॥ छायां वा विकतां परुयेन्मासमेकं स जीवति । 4मस्तके वा भवेद्धमोऽर्द्धमासं स तु जीवति ॥ ज्ञवगन्धं भवेद्वाचं दन्तसादोऽपि यस्य च। दृष्ट्वाऽऽत्मानं मृतं स्त्रप्ते द्वादशाहं स जीवति ॥ यस्य कृष्णो करौ जिह्ना पद्माभासं च वै मुखम्। गण्डे च पिटका रक्ताः स जीवेचतरो दिनान ॥ मारतो यस्य गात्रेषु परं मर्माणि कन्तति। जीवेच्यहं तु विप्रः सन् संदेहश्च ततो⁵ भवेत्॥ अद्भिः स्पृष्टो न हृष्येत सोऽहनी द्वे च जीवति।

<sup>1</sup> A. S. B., ना. and स. supply this line.

<sup>2</sup> A. S. B. omits this line.

<sup>3</sup> स. and ना. omits two lines here.

<sup>4</sup> A.S.B. omits this line and the next, and supplies it as an addition

<sup>5</sup> तथा for तत:-A. S. B., स. and ना.

घोषं <sup>1</sup>न शृणुयात्कर्णे ज्योतिर्नेन्ने न पश्यति । सचोजीवः स वै विप्रः शुभकर्माणि कारयेत्॥

#### वायुपुराणे

<sup>2</sup>ऋक्षवानरयुक्तेन रथेनाऽऽशां तु दक्षिणाम् । गायन्नथ व्रजेत्खमे विद्यान्मृत्युमुपस्थितम् ॥ कृष्णाम्बरघरा श्यामा गायन्ती वाण्यथाऽङ्गना । यं नयेदक्षिणामाशां खमे सोऽपि न जीवति ॥ छिद्रं वासश्च कृष्णं च खमे यो विभृयान्नरः । नग्नं वा श्रमणं दृष्ट्वा विद्यान्मृत्युमुपस्थितम् ॥ 'श्रमणः' क्षपणकः ।

आमस्तकतलाचस्तु निमग्नः पङ्कसागरे।

हन्ना तु ताहशं स्त्रमे सच एव न जीवति॥

भस्मांगारांश्च केशांश्च नदीं शुष्कां भुजङ्गमान्।

पश्येचो दशरात्रं तु न च जीवति ताहशः॥

कृष्णेश्च विकटेश्चेव पुरुषेरुचतायुधेः।

पाषाणेस्ताङ्यते स्त्रमे यः स सचो न जीवति॥

सूर्योदये प्रत्युषसि प्रस्थक्षं यस्य वै शिवाःः।

क्रोशंस्यमिमुखाऽभ्येति स गतायुभवेन्नरः॥

यस्य वै भुक्तमात्रस्य हृदयं वाध्यते क्षुधा।

जायते दन्तवर्षे च तं गतायुषमादिशेत्॥

भूयोभ्रयस्त्रसेचस्तु रात्रौ वा यदि वा दिवा।

<sup>1</sup> घोरं for घोषं—A. S. B., स. and ना.

<sup>2 99, 93.</sup> 

<sup>3</sup> शिरा: for शिखा:—A. S. B.

दीपगन्धं च नाऽवैति विद्यान्मृत्युमुपस्थितम् ॥
रात्रौ चित्राम्बरं पद्योदिवा नक्षत्रमण्डलम् ।
परनेत्रेषु चाऽऽत्मानं न पद्येत्र स जीवति ॥
नेत्रमेकं स्रवेद्यस्य कणौं नासा च भ्रम्यते ।
नासा च वक्रा भवति स ज्ञेयो गतजीवितः ॥
यस्य कृष्णा खरा जिह्ना पद्माभासं च वै मुखम् ।
गण्डयोः पिटके रक्ते तस्य मृत्युरुपस्थितः ॥

#### मार्कण्डेयपुराणे

¹यस्य गतें पतितस्य स्त्रभे भावो निधीयते।

न चोत्तिष्ठति वै श्वश्रात्तदन्तं तस्य जीवितम्॥

उद्धां च दृष्टिर्न च संप्रतिष्ठा

रक्ता पुनः संपरिवर्तमाना।

मुखस्य चोष्मा सुषिरा च नाभिः

शंसन्ति पुंसामपरं शरीरम्॥

स्त्रभे ऽग्निं प्रविशेषस्तु न च निष्कमते पुनः।

जलप्रवेशादिप वा तदन्तं तस्य जीवितम्॥

²खवस्त्रममलं शुक्तं रक्तं पश्येत्तथाऽसितम्।

यः पुमान् मृत्युमासन्नं तस्याऽपि हि विनिर्दिशेत्॥

स्त्रभाववैपरीत्यं च प्रकृतेस्तु विपर्ययः।

कथयन्ति मनुष्याणां तदाऽऽसन्नौ यमान्तकौ॥

येषां विनीतः सततं येऽस्य पूज्यतमाः स्मृताः।

तानेव चाऽवजानाति तानेव च विनिन्दिति॥

<sup>1</sup> ४३, २९-३९.

<sup>2</sup> वा for च-A. S. B.

देवता नार्चते वृद्धान् गुरून् विप्रांश्च निन्दति।
मातापित्रोरसत्कारं जामातॄणां करोति च¹॥
योगिनां ज्ञानविदुषामन्येषां च महात्मनाम्।
प्राप्ते तु काले पुरुषस्तद्विज्ञेयो विचक्षणैः²॥

### ब्रह्मपुराणे

यदा च³ कृष्णाम्बरपीतवर्णे
ब्रह्मद्वारे कृकलासं प्रपद्येत्।
तदा तच्छरीरं प्रजहाति वालं
⁴च त्व नाथे रभया दरण्ये?॥
सूर्योदये चाऽस्तमये निशायां
चन्द्रच्छाया मस्तकेप्यवोतस्तु⁵।
आत्मच्छायां बाहुदण्डौ प्रसार्य
हष्ट्वा कवन्धं प्रजहाति देहम्॥
पर्श्येश्च तां दक्षिणबाहुहीनां
विसर्जयेद्वातरमग्रभ्तम्।
पर्श्यस्तु तां वामभुजोज्झितांच
पुत्रौ दारांश्चाऽथ विवर्जयेत्°।
अष्टन्धतीं न पर्श्यन्ति दृष्टपूर्वां कथश्चन।
तथैव ध्रुवमित्याहुः पूर्णेन्दुं दीपमेव च॥

<sup>1</sup> ४३, ३३-३७.

<sup>2</sup> तद्विज्ञेयं विचक्षणैः—ना. स. and A. S. B.

<sup>3</sup> यदावकृष्णां च-A. S. B.

<sup>4</sup> It is also defective.

<sup>5</sup> Has चन्द्रश्चयामथवो—तस्तु—Ibid.

<sup>6</sup> The end is defective in both mss.

खण्डपादं दक्षिणतस्ते हि संवत्सरायुषः। परचक्षुषि चाऽऽत्मानं ये न पद्यन्ति पार्थिव ॥ आत्मच्छायाकृतिं चैव तेऽपि संवत्सरायुषः। अतिद्यतिरतिपज्ञाऽप्रज्ञा वाऽद्यतिस्तथा ॥ प्रकृतेर्विकियापत्तिः षण्मासान्मृत्यूलक्षणम्। दैवतान्यवजानाति ब्राह्मणैश्र विरुध्यते ॥ कृष्णइयावच्छविच्छायः षणमासान्मृत्युलक्षणम्। शीर्णनाभिर्यथाचकं छिद्रं सोमे प्रपश्यति ॥ तथैव च सहस्रांद्युं सप्तरात्रेण मृत्युभाक्। शवगन्धमुपाद्याति सुरभि प्राप्य यो नरः॥ देवतायतनस्थश्च षड्रात्रेण स मृत्युभाक्। कर्णनासाविचलनं दन्तस्पृष्टिविरागिता॥ संज्ञालोपो निरूष्मत्वं मद्योमृत्युनिदर्शनम्। अकस्माच स्फ्ररेचस्य वाममक्षि नराधिप ॥ मूर्भश्चोत्पचते धूमः सचोमृत्युनिदर्शनम्। एतावन्ति खनिष्टानि विदित्वा नर आत्मवान ॥ निशिरात्मनि ? आत्मानं योजयेत् परमात्मनि । प्रतीक्षमाणः तत्कालं यत्कालं प्रति तद्भवेत् ॥ <sup>2</sup>यथाऽस्य नेष्टं मरणं स्थातुमिच्छेदिमां क्रियाम्। सर्वगन्धात्रसांश्चेव धारयेतु समाहितः॥ तथा मृत्युमुपादाय तत्परेणाऽन्तरात्मना। आधाय धारणांचैव विदित्वा मनुजर्षभ ॥

<sup>1</sup> निरुष्यात्वं—A. S. B. The correct reading is probably निरुष्णत्वम्. 2 अथास्य for यथास्य—स. ना. Ibid.

¹जयेत मृत्युयोगेन योगिना परमात्मना²। गच्छेत्प्राप्य क्षयं कृष्णमजन्म शिवमव्ययम्। शाश्वतं स्थानमचलं दुष्प्राप्यमकृतात्मभिः॥

#### तथा

आपने तृत्तरां काष्टां सूर्ये यो निधनं बजेत्। नक्षत्रे च मुहूर्ते च पुण्ये राजन् स पुण्यकृत्॥

<sup>1</sup> तत्परात्मना-ना. and स.

<sup>2</sup> यजेतमृत्युं योगेन—A. S. B.

## अथोत्क्रान्तिः

#### तत्र देवलः

त्यक्तवा भयं विषादं च ग्रुचिभूत्वा समाहितः।
प्राचीं वा यदि वोदीचीं दिशं निष्क्रम्य वै द्विजः॥
प्रागुदक्प्रवणे देशे समे निःस्थावरे ग्रुचौ।
द्विजस्तेनैव विधिना सोपदेशो धुतष्ठवः॥
शतमष्टशतं वाऽपि धारणां मृद्धि धारयेत्।

'निःस्थावरे 'वृक्षादिरहिते।

विन्नस्य धारणाभिस्तु वायुरूर्द्धं ततो व्रजेत्। त्यक्तोङ्कारमयो योगी अक्षरस्थक्षरी भवेत्॥ एवं निर्वाणमामोति योगी योगपरायणः। दृष्टारिष्टो यतिश्रेष्ठो योगी ध्यानपरो भवेत्॥ त्यक्त्वा कलेवरं ध्यायन् परं याति महेश्वरम्। एकान्तात्यन्तकं सांख्यं परं ब्रह्म सनातनम्॥ जन्ममृत्युजराव्याधिभयासङ्गविवर्जितम्। देवैर्मुनिगणैर्वाऽपि दुर्गमं दुरतिक्रमम्॥ उपगच्छति तत्वज्ञो योगी तद्गतमानसः॥

## मार्कण्डेयपुराणे

¹हङ्वाऽरिष्टं ततो योगी त्यक्त्वा मरणजं भयम्।
तत्त्वभावं तदाऽऽलोक्य काले यावदुपागते ॥
तस्य भागे तथैवाहो योगं युङ्जीत योगवित्।
पूर्वाहे चाऽपराहे वा मध्याहे वा दिने दिने ॥
यत्र वा रजनीभागे तदिरष्टं निरीक्षितम्।
तत्रैव तावयुंजीत यावत्प्राप्तं हि तदिनम् ॥
ततस्त्यक्त्वा भयं सर्वं जित्वा तं कालमात्मवान्।
तत्रैवाऽऽवसथे स्थित्वा यत्र वा स्थैर्यमात्मनः॥
योगी युंजीत निर्जित्य त्रीन् गुणान् परमात्मनि।
तन्मनाश्चात्मना भूत्वा चित्तवृत्तिं त्यजेद्वुधः॥
ततः परमनिर्वाणं अतीन्द्रियमगोचरम्।
यद्वद्वेर्यन्न चाऽऽख्यातुं शक्यते तत्समश्रुते॥

#### ²महाभारते

#### भगवानुवाच।

अन्तकाले च मामेव स्मरन्मुक्त्वा कलेवरम्। यः प्रयाति स मद्भावं याति नास्त्यत्र संशयः॥ ³यं यं वाऽपि स्मरन्भावं त्यजत्यन्ते कलेवरम्। तं तमेवैति कौन्तेय सदा तद्भावभावितः॥ तस्मात्सर्वेषु कालेषु मामनुस्मर बुध्य च<sup>4</sup>।

<sup>1</sup> ४३, ४१-४६.

<sup>2</sup> भगवद्गीता-८, ५-१५.

<sup>3</sup> Omitted in A. S. B.

<sup>4</sup> युध्य च इति भाष्यकाराः पठन्ति ; सुन्नत-स. ना.

मय्यर्पितमनोबुद्धिमीमेवैष्यस्यसंदायः। अभ्यासयोगयुक्तेन चेतसा नान्यगामिना। परमं पुरुषं दिव्यं याति पार्थाऽनुचिन्तयन्। कविं पुराणमनुज्ञासितारं अणोरणीयांसमनुस्मरेचः। सर्वस्य धातारमचिन्त्यरूपं आदित्यवर्णं तमसः परस्तात्॥ प्रयाणकाले मनसाऽचलेन भक्त्या युक्तो योगबलेन चैव। भुवोर्मध्ये प्राणमावेइय सम्यक् स तं परं पुरुषमुपैति दिव्यम्॥ यदक्षरं वेदविदो वदन्ति विश्वान्ति यद्यतयो वीतरागाः। यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति तत्ते पदं संग्रहेण प्रवक्ष्ये॥ सर्वद्वाराणि संयम्य मनो हृदि निरुध्य च। मूध्न्याधायाऽऽत्मनः प्राणमास्थितो योगधारणाम् ॥ ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म व्याहरन् मामनुस्मरन् । यः प्रयाति त्यजन्देहं स याति परमां गतिम्॥ अनन्यचेताः सततं यो मां स्मरति नित्यकाः। तस्याऽहं सुलभः पार्थ नित्ययुक्तस्य योगिनः॥ मामुपेत्य पुनर्जन्म दुःखालयमशाश्वतम् । नाऽऽप्रुवन्ति महात्मानः संसिद्धि परमां गताः ॥

#### मनुः 1

नदीक्लं यथा बृक्षो बृक्षं वा शकुनिर्यथा।
तथा त्यजिन्मं देहं कुच्छाद्ग्राहात् प्रमुच्यते॥
प्रियेषु स्वेषु सुकृतमप्रियेषु च दुष्कृतम्।
विस्रुच्य ध्यानयोगेन ब्रह्माऽभ्येति सनातनम्॥

#### महाभारते

विमुच्यमानः पापेभ्यो वनेभ्य इव चन्द्रमाः। विरजाः कालमाकांक्षन् धीरो धैर्येण सिध्यति॥

#### अथार्चिरादिमार्गः

#### तत्र याज्ञवल्कयः2

अनन्ता रइमयस्तस्य दीपवद्यः स्थितो हृदि ।
सितासिताः कद्वनीलाः कपिलाः पीतलोहिताः ॥
उर्ध्वमेकः स्थितस्तेषां यो भित्वा सूर्यमण्डलम् ।
ब्रह्मलोकमतिक्रम्य तेन याति परां गतिम् ॥
यदस्याऽन्यद्रिमदातमूर्ध्वमेव व्यवस्थितम् ।
तेन देवदारीराणि स धामानि प्रपद्यते ॥
येनैकरूपाश्चाऽधस्ताद्रइमयोऽस्य मृदुप्रभाः ।
इह कर्मोपभोगाय तैः संसर्तत सोऽवद्यः ॥

<sup>1 €,</sup> ७८-७९.

<sup>2 3, 966-968.</sup> 

<sup>3</sup> कर्बुरुपाः इति पाठान्तरम्.

<sup>4</sup> योगी तु आसूर्यमण्डले—A. S. B.

#### महाभारते

पद्भचामुत्क्रममाणस्य वैष्णवं स्थानमुच्यते ।
जङ्घाभ्यां तु वसून्देवानाशुयादिति नः श्रुतम् ॥
जानुभ्यां तु महाभागान् सर्वसाध्यानवाशुयात् ।
पृथिवीं जघनेनाऽथ ऊरुभ्यां च प्रजापतिम् ॥
पार्श्वाभ्यां मरुतो देवान् नागाद्यातीन्दुमेव च ।
बाहुभ्यामिन्द्रमित्याहुरुरसा रुद्रमेव च ॥
धारयात्तमृषिं देव नित्यमाप्तोत्यनुत्तमम् ।
विश्वान् देवान् मुखेनाऽथ विश्वान् श्रोत्रेण चाप्तुयात् ॥
घाणेन [चैव¹ तान्सर्वा]नेत्राभ्यां सूर्यमेव च ।
भूभ्यां चाऽप्यश्विनौ देवौ ठठाटेन पितृनथ ।
ब्रह्माणमाप्तोति विसुं मुर्झा देवाग्रजं तथा ॥

#### याज्ञवल्क्यः<sup>2</sup>

स ह्याश्रमैर्विजिज्ञास्यः समस्तैरेवमेव तु।

द्रष्टव्यस्त्वथ मन्तव्यः श्रोतव्यश्च द्विजातिभिः॥
य एवमेनं विन्दन्ति ये चारण्यकमाश्रिताः।
उपासते द्विजाः सत्यं श्रद्धया परया युताः॥
कमात्ते संभवन्वर्चिरहः शुक्ठं तथोत्तरम्।
अयनं देवलोकं च सवितारं सवैद्युतम्॥
तत्रस्थान् पुरुषोऽभ्येत्य मानसो ब्रह्मलौकिकान्।
करोति पुनरावृत्तिस्तेषामिह न विद्यते॥

<sup>1</sup> The elision is in Udaipur and A. S. B. Mss. and is supplied from ना.

<sup>2 ₹, 9</sup>९9-9९७.

<sup>3</sup> शुक्तं for शुक्तं—A. S. B.

यज्ञेन तपसा दानैयें हि खर्गजितो नराः।
धूमं 'रात्रिं कृष्णपक्षं दक्षिणायनमेव च ॥
पितृलोकं चन्द्रमसं वायुं वृष्टिं जलं महीम्।
क्रमात्ते संभवन्तीह पुनरेव व्रजन्ति च ॥
पत्यो न विजानाति मार्गद्वितयमात्मनः।
दंदराकः पतङ्गो वा भवेत्कीटोऽथवा कृमिः॥

सकलाश्रमिभिः असौ परमात्मा नानाप्रकारं जिज्ञासि-तच्यः। तमेव प्रकारमाह—'द्रष्टव्यो' ऽपरोक्षी कर्तव्यः। तदुपायमाह 'श्रोतव्यो मन्तव्य' इति । 'श्रोतव्यो वेदान्त-श्रवणेन निर्णेतव्यः । 'मन्तव्यो 'युक्तिभिर्विचारयितव्यः । ततोऽसौ ध्यानेनाऽपरोक्षी भवति। ये द्विजातयः श्रद्धातिशय-युक्ता आरण्यकं निर्जनप्रदेशमाश्रिताः ' एव 'मुक्तेन मार्गेण 'एन' मात्मानं सत्यं ब्रह्मोपासते 'विन्दन्ति' लभन्ते प्राप्नवन्ति । ब्रह्मप्राप्तिमार्गे देवयानमाह—'क्रमात्ते संभव-न्तीति'। ते विदितात्मानः 'ऋमात्' अग्न्याद्यभिमानिदेवता-स्थानेषु मुक्तिमार्गभूतेषु । विप्रा पिताः परमं पदमामुवन्ति । 'अर्चि 'वैहिः । 'अह 'दिनम् । ' ग्रुक्कः' ग्रुक्कपक्षः । 'उत्तरं ' उत्तरायणम्। 'देवलोकम्' सुरसद्म। 'सविता' सूर्यः। 'तेजः तानेवंकमादर्चिरादिस्थानगतान् मानसः 'पुरुषो' ब्रह्म-लौकिकान करोति' ब्रह्मैव लोको ब्रह्मलोकः तं गमयति। परमात्मनैकी भवति। पितृयानमाह 'यज्ञे नेलादि। 'ये पुन 'रिति तैर्यज्ञदानतपोभिः स्वर्गफलभोक्तारः ते क्रमात्

<sup>1</sup> निशाम् इति मिताक्षरपाठः

<sup>2</sup> Lacuna here in all four Mss.

धूमादिपदार्थाभिमानिनीर्देवताः <sup>1</sup>प्राप्य पुनरेव वायुवृष्टि-जलभूमीः प्राप्य वीद्याचनुरूपेण शुक्रत्वमवाप्य संसारिणो योनिं व्रजन्ति । 'दन्दशुक्तः' सर्पादिः<sup>2</sup> ।

#### महाभारते<sup>3</sup>

यत्र काले त्वनावृत्तिमावृत्ति चैव योगिनः।
प्रयाता यान्ति तं कालं वक्ष्यामि भरतर्षभ ॥
अग्निज्योतिरहः ग्रुङ्कः षण्मासा उत्तरायणम्।
तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जनाः॥
धूमो रात्रिस्तथा कृष्णः षण्मासा दक्षिणायनम्
तत्र चान्द्रमसं ज्योतियोगी प्राप्य निवर्तते॥
ग्रुङ्ककृष्णे गती ह्येते जगतः शाश्वते मते।
एकया यात्यनावृत्तिमन्ययाऽऽवर्तते पुनः॥
नैते सृती पार्थ जानन् योगी मुद्यति कश्चन।
तस्मात्सर्वेषु कालेषु योगयुक्तो भवाऽर्जुन॥
वेदेषु यज्ञेषु तपस्सु चैव
दानेषु यत्पुण्यफलं प्रदिष्टम्।
अत्येति तत्सर्वमिदं विदित्वा
योगी परं स्थानमुपैति व्वाऽऽद्यम्॥

<sup>&#</sup>x27; <sup>6</sup>अग्निः ज्योति 'रिति <sup>6</sup>अर्चिर्देवता लक्ष्यते ।

<sup>1</sup> प्राथम: which seems correct as प्राप्य comes later—A. S. B.

<sup>2</sup> The explanation of Laksmidhara agrees with that described by Vedānta Des'ika in his परमपदसोपानम्.

<sup>3</sup> भगवद्गीता-८, २३-२८.

<sup>4</sup> देवेष यज्ञेष-A. S. B.

<sup>5</sup> वाद्यम् for चाद्यम्—Ibid.

<sup>6</sup> Nagpur Ms. ends with अर्चिदेवता.

### तथा च श्रुतिः

अर्चिषोऽहः अह आपूर्यमाणपक्ष इति । अहरादिपदैस्तदिभमानिन्यो देवता लक्ष्यन्ते ॥

#### तथा

सर्वभूतात्मभूतस्य सम्यग्भूतानि पर्यतः । देवापि मार्गे मुद्यन्ति स्वपदस्य पदैषिणः ॥ यथागतिर्न दृश्येत तथैवाऽस्य महात्मनः ।

इति महाराजाधिराज श्रीमद्गोविन्दचन्द्र<sup>2</sup> महासन्धिविग्रहिकेण श्रीहृद्यधरात्मजेन श्रीलक्ष्मीधरेण विरचिते कृत्यकल्पतरौ मोक्षकाण्डं समाप्तम्<sup>3</sup>।

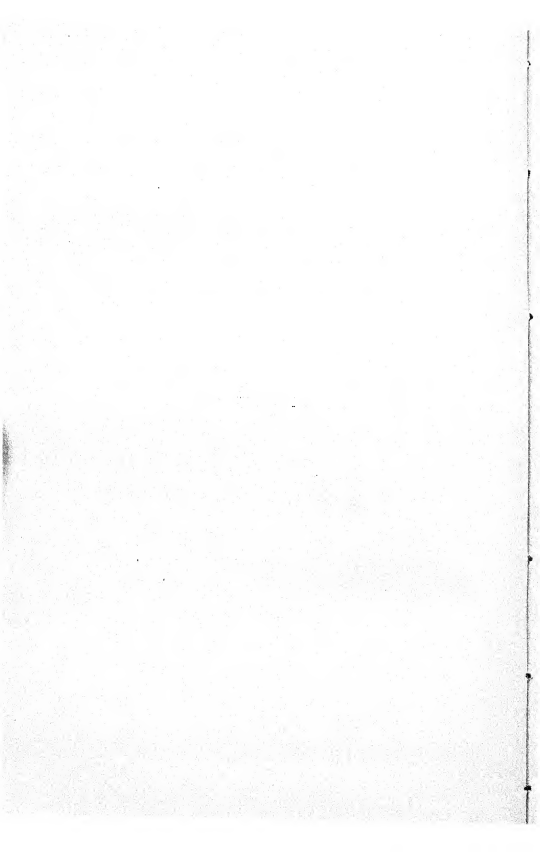
<sup>1</sup> **बृहदार** यकोपनिषत् , ६, १५:—"तेऽचिंरभिसम्भवन्ति । अचिषोऽहः । अह्न आपूर्यमाणपक्षमापूर्यमाणपक्षात् यान् षण्मासान् उदङ् आदित्य एति ॥" इति.

<sup>2</sup> A. S. B. inserts देव here.

<sup>3</sup> A. S. B. gives the date of its transcription as संवत् १९५०, आदिव. शु, ९. बु—काश्यां लिखितम्—[i.e., 1892 A. D.].

<sup>&</sup>quot;इति श्रीमहाधिराजाधिराज श्रीमद्गोविन्दचन्द्रदेव महासानिधविग्रहिकेण श्रीहृदय-धरात्मजेन श्रीलक्ष्मीधरेण विरचिते कृत्यकल्पतरौ मोक्षकाण्डम् समाप्तम् । संवत् १७२१. In Sarasvatibhavan Ms. संख्यप्रन्थाः २६५०.

# अनुबन्धः



## INDEX OF AUTHORS AND WORKS CITED IN THE TEXT

\* An asterisk indicates that the passage referred to is in prose.

अनामक:, ५३, ५९, १४८ असहाय:, ४९ \*आपस्तम्बः, १४, १५, १८ \*गीताभाष्यम्, ९९ \*गौतमः, २१, २३, ४८ छागलेय: १४, १९, ३२, ५५ \*छान्दोग्योपनिषत्, ६ तैत्तिरीयब्राह्मणम्, १८ दक्षः, ६, ४०, ४१, ४३, ५५, ५६, ७६, १६५, १८१, १८२, १८४, २०७, २०८ देवलः, ७, ८, \*२१, \*४९, \*५०, \*99, 90, 99, 28, 29, 28, ८९, ९०, ९१, ९२, ९३, ९४, \*१००, \*१०१, \*१०९, ११०, \*१२४, \*१६५, \*१६८, \*१७०, \*१७३, \*१७४, \*१८१, \*२१२, \*२१६, २४८, २९५ नरसिंहपुराण or नृसिंहपुराण, ११,३२, ३९, ४०, ६०, ६१, १९१, १९२, १९४, १९५, १९६ \*पातञ्जल, १७३ \*पैठीनसि:, २१, २२ प्रहलादचरित (विष्णुपुराण), २४४ ब्रहस्पति:, २०, १४६, १६९, १७० बोधायनभाष्यकारः, ३८

बोधायनः or बौधायनः, २१, \*३३, \*98, \*49, \*96 ब्रह्मपुराण, ६, ९, १३४, १३५, १३६, १३७, १६०, २०८, २०९, २५२, २५३, २५४ ब्रह्माण्डपुराण, ८, ९, १२२, १२३, १२४, १९४ भगवद्गीता, ७५, ८३, ९४, ९८, ९९, ११९, १२०, १२३, १२५, ्१२६, १२८, १२९, १३२, १३३, १३७, १३८, १३९, १४०, १४७, १४८, १४९, १५०, १५१, १५२, १५३,१५४,१५५,१५६,१५७, १९८, १९९,१६१,१६२,१६३, १६४, १६७, १७९, १८१, १८२, १८८, १९६, २०९, २१०, २१९, २२०, २२१, २२२, २२३, २४७, २५६, २५७, २६१ भर्तृयज्ञ:, ४९ मत्स्यपुराणम्, ४४ मनुः, १३, १७, २३, २४, २८, ३०, ३२, ४२, ४३, ४४, ४५, ५७, ६०, ६२, ६४, ६५, ९७, १११, ११३, १२६, १२७, १४५, १४६, १४७, २०१, २५८

मस्करिः, ४९

७७, ७८, ७९, ८०, ८१, ८२, ८३, ८४, ८८, ८९, ९०, ९१, ९४, ९५, ९६, ९८, ९९, १०८, १११, ११४, ११५, ११६, ११७, ११८, ११९, १२०, १२२, १२३, १२५, १२६, १२८, १२८, १३२, १३३, १३७, १३८, १३९, १४०, १४४, १४७, १४८, १४९, १५०, १५१, १५२, १५३, १५४, १५५, १५६, १५७, १५८, १५९, १६०, १६१, १६२, १६३, १६६, १६७, १७७, १७९, १८१,१८२, १८३, १८४, १८७, १८८, २०२, २०३, २०९, २१०, २१७, २१८, २१९, २२०, २२१, २२२, २२३, २२४, २२५, २२६, २२७, २२८, २४७, २५६, २५७, २५८, २५९, २६१ मार्कण्डेयपुराणम् , ३, ५,९,७६,८०, ८२, ९१, १२०, १२१, १४६, १६२, १६८, १६९, १७०, १७१, १७५, १७६, १७७, १७८, २१०, २११, २१२, २१३, २१४, २३०, २३१, २५१, २५२, २५६ यम:, १२, १३, १८, १९, २४, २५, २९, ४६, ५७, ६०, ६२, १०१, 803 याज्ञवल्क्यः, १३, १९, २६, ३१, ५८, ६१, ६२, ६४, १०२, ११६, ११७, १२२, १३०, १३१ १३३, १३४, १६०, १६१, १६४, १८०,

महाभारतम्, ४, ७, ८, १०, १२, ३१,

३२, ४०, ४७, ५१, ५५, \*६३,

६४, ६६, ७३, ७४, ७५, ७६,

१८५, १८६, १९४, २१८, १५८, २५९, २६० योगियाज्ञवल्क्यः, १४६, १४९, १६६, १७१, १९६, १९७ रामायणम्, २५, ८३ **\*वसिष्ठः, २०, ३१, ५०, ५**१ वायुपुराणम्, २५, १६९, १७६, १७८, १७९, १८०, २११, २१५, २५०, 368 विष्णुपुराणम्, ४, ५, ६, २६, ६६, ६७, ६८, ६९, ७०, ७१, ७२, ८३, ८६, ८७, ८८, ९२, ९३, ९९, १०२, १०३, १०४, १०५, १०६, १०७, १०८, ११०, ११३, १४०, १४१, १४२, १६५, १६८, १७३, १७४, १८९, १९०, २०३, २०४, २०५, २०६, २०७, २३२, 788, 789 विष्णुपुराणम्, or विष्णुस्मृति: (?), १९७ to २०१ विष्णुस्मृति:, \*२३, \*४९, ७२, ७३, बृद्धशातातपः, ८७ वेदान्त (for बृहदारण्यकोपनिषत्), ६२ वेदान्तसूत्रम्, ७, १४३ शङ्घः, २७, २८, ९७, ११२, १७४, १९३ \*शङ्खिखितौ, १२, १३, २४, ३१, ४७, ४८, ६० श्रुति:, १४३, २६२ संवर्तः, ५६ सुमन्तु:, २० <sup>\*</sup>हारीत:, २२, २४, ४२, ५२, ५३, ६०, ८१, ८२, १७४

# INDEX OF AUTHORS AND WORKS CITED ONLY IN THE FOOT NOTES

अपरार्कः, ३८, ६४, १८०, १८५ असहायः, ४९ आनन्दतीर्थः, १४९ आपस्तम्बः, १४९ उज्ज्वला, १९ कठोपनिषत्, १९३, १९९ करुपतरुः, ३८, १३१, १४९ कुल्छकः, १५, ४३, १११, १२६ कृत्यकल्पतरः, तीर्थकाण्डम्, ४४ गर्भोपनिषत्, ६७ गीताभाष्यम्, (रामानुजीयम्), ९८ १५३, १६४, १८५ गीताभाष्यम् (ज्ञाङ्करम्), ९८, १५१, १५३, १६२, १६३, १६४, 828 गोविन्दस्वामी, ३८ गौतमधर्मसूत्रम्, ४९ छान्दोग्योपनिषत् , ७४ जीवानन्दः, १२० तैत्तिरीयब्राह्मणम् , ३५, ५९ तैत्तिरीयसंहिता, ३४, ३५, ५५, ५८, 90 तैत्तिरीयारण्यकम्, १९३ तैत्तिरीयोपनिषत् , १९४, २२३

निर्णयसिन्धः, १९ परमपदसोपानम् , २६१ पारस्करगृह्यसूत्रम्, ४९ बृहदारण्यकोपनिषत्, ६२, २६२ ब्रह्मसूत्रम्, ६२ भर्तृयज्ञः, ४९ भागवतम्, ६७ माष्यकाराः, २४६, २४७, २५६ मनुः, ३८, ३९, ६४, १४९ मस्करिः, ४८, ४९ महानारायणोपनिषत , १९३ मार्कण्डेयपुराणम्, २३० मिताक्षरा, ६१, ६२, ११६, ११७, १३०, १३१, १३३, १६१, १८०, 282 मेधातिथिः, १३ मोक्षप्रकाशः (वीरिमत्रोदयः), २०, ३८, ५१, ५२, ५३, ५४, ६३, ६४, ११५, ११६, १२१, १२४, १३१, १३८, १४२, १४९, १५१, १५३, १८९, २१७, 232 याज्ञवल्क्यः, ३८, ३९, १२२, १४५,

रामानुजाचार्याः, ९९, १५२

#### कुत्यकल्पतरी

लक्ष्मीधरः, ९९, १४९, १५१, १५२, शङ्कराचार्याः, ९९, १५२ २३२, २६१ विज्ञानेश्वर:, १४, १०२, १३१, श्वेताश्वतरोपनिषत्, १९३, (बाजसनेयि-360 वेदान्तदेशिकः, २६१

शाङ्कर:, १२९ संहिता), १९९ सिद्धित्रयम्, २३२

#### INDEX OF HALF-VERSES

\* Prose citations. \*\* Citations in foot-notes. References are to pages.

37

अ उ म इति तिस्रो मात्राः, विष्णु., १९७ अकर्तव्येषु साध्वीवत्, म. भा., ८८ अकस्माच स्फुरेद्यस्य, ब्रह्म. पु., २५३ अकस्मादेव लोकोयं, म. भा., ८८ अकस्माद्वा भवेत् स्थूलः, देवल, २४८ अकारे पीड्यमाने तु, विष्णु., १९७ अकारश्वाप्युकारश्व, यो. याज्ञ., १९६ अकारश्चाप्युकारश्च, विष्णु., १९९ अकृतस्यागमो नास्ति, म. भा., ८८ अकृष्टोप्तं मूलफलं, यम, १८ अकान्त इन्धनैः स्थूलैः, म. भा., २१७ अकुद्धोऽपरितुष्टश्च, याज्ञ., २६ अकुद्धवन्तमहृष्यन्तं, म. भा., २२७ अकोधनप्रहृष्टात्मा, यम, ५७ अक्षरैश्च पदैश्चेतत् , विष्णु., २०० अक्षरोऽप्रे ततो वायुः, म. भा., १०८ अक्षीणेषु समस्तेषु, वि. पु., २०३ अखिलाइशोधयेत्तास्तु, संवर्त्त, ५६ अगाधबुद्धं पृथिवीं, ज्ञ. पु., २०९ अगारादतिनिष्कान्तः, मनु, ३२ अप्निं स्वात्मनि संस्थाप्य, च. पु., ३९ अग्निकार्यमभीषेको, सुमन्तु, २० अग्निज्योतिरहः ग्रुक्तः, म. भा., २६१ अग्निपकाशनो वा स्यात्, मनु, २४ अमिर्जरयते चापि, म, भा., १११

अमिर्जरयते चैव, म. भा., ११५ अमिवायुरविभ्यश्व, यो. याज्ञ., १९६ अग्निहोत्रं समादाय, मनु, १३ अमीनात्मनि वैतानान्, मनु, २८ अप्नेः धूमस्तथा विष्णोः, त्र. पु., १३७ अमेः शीतेन तोयस्य, वि. पु., ७१ **\*अ**ग्न्यर्थं शरणं, आप, १५ अम्रतः पृष्ठतो वाऽपि, देवल, २४८ अय्यो मध्यो जघन्यश्च, मनु, १२७ अङ्गानीमानि देहस्य, मा. पु., २३० अङ्गारसट्टशी नारी, म. भा., ७६ अङ्गलिमोक्षवितयं, यो. याज्ञ., १७१ अचलमनिधनं शिवं विशोकं, म. भा., २२५ अचलितमतिरच्युतः स्वधर्मात्, म. भा., २२५ अचेष्टमानमासीनं, म. भा., ७८ अच्छेग्रोऽयमदाह्योऽयं, म. भा., १२० अज्ञः शरीरप्रहणात् , याज्ञ., १३० अजगरचरितव्रतं महात्मा, म. भा., २२७ \*अजस्रनिश्वासो रेचनं, देवल, १७० अजातं नैव गृह्णाति, म. भा., ७४ अजानंस्तद्गित्यत्वं, देवल, ९० \*अजिने यो गोप्रख्नैः, वसि, ५० \*अजिह्मो**ऽ**शठो, वसि, ५१ अजो नित्यदशाश्वतोऽयं पुराणः, म. भा., ११९ अजोडपि सन्नव्ययात्मा, म. भा., १४० अज्ञश्चाश्रद्दधानश्च, म. भा., १५९ अज्ञाना दुःखसंप्राप्तिः, देवल, ८५

अज्ञानं चाभिजातस्य, म. भा., १६३ अज्ञानं तामसो भावः, वि. पु., ६९ अज्ञानं संशयज्ञानं, देवल, ८४ अज्ञानतमसा छन्नः, वि. पु., ६८ अज्ञानपटसंवीतैः, राङ्क्, १९३ अज्ञानबन्धमेदस्तु, ब्र. पु., ६ अज्ञानवन्धमेदस्तु, ब्र. पु., २०९ अज्ञानमेतन्निर्दिष्टं, म. भा., ९५ अज्ञानिनां प्रवर्तन्ते, वि. पु., ६९ अज्ञानेनावृतं ज्ञानं, म. भा., १५८ \*अणिमा महिमा लिघमा, देवल, २१६ \*अणुत्वाचापल्यात् , देवल, १७३ अणोरणीयान् महतो महीयान्, शङ्ख, १९३ अतःपरं प्रवक्ष्याभि, छागलेय, ५५ \*अतएव ब्रह्मचर्यवान्, आप, १४ अतत्वग्रहणं तापो, देवल, ८६ अतत्वदर्शनात्तत्वं, ब्रह्मा. पु., १२४ अतितापिभिरत्यर्थं, वि. पु., ६७ अतिद्युतिरतिप्रज्ञा, ब्रह्म. पु., २५३ अतिप्रसक्तो भोगेषु, देवल, ८५ अतिवादांस्तितिक्षेत, मनु, ४३ अतीतानागतानर्थान्, मा. पु., १७२ अतीतार्थे स्मृतिः कस्य, याज्ञ, ११६ \*अतृप्त इव कामानां, हारीत, ८१ अतैजसानि पात्राणि, मनु, ६० अत्यन्तिस्तिमिताङ्गानां, वि. पु., ७१ अत्यम्लकदुतीक्ष्णोष्ण, वि. पु., ६७ अत्युच्छिन्नास्ततस्त्वेते, वि. पु., १०३ अत्येति तत्सर्विमिदं विदित्वा, म. भा., २६१ अत्रात्मव्यतिरेकेण, दक्ष, ६ अत्रापि च विशेषोऽस्ति, म. भा., ७९ \*अत्राप्यसमर्थी हृदय, विष्णु, १८९ अत्राप्युदाहरन्तीमं, म. भा., २२७ अथ केन प्रयुक्तोऽयं, म. भा., ८३ अथ चित्तं समाधातुं, म. भा., २१० \*अथ निराकारे लक्षबन्धं, विष्णु., १८९

\*अथ बाह्ये मुहूर्ते, बौ, ३५ अथ भद्राणि भूतानि, वि. पु., ८६ \*अथ मैक्षचर्या, बो., ५८ \*अथ मैक्यचर्यादुपावृत्तः, बो., ५८ \*अथ मूलप्रकृतिः, देवल, १०० \*अथ यत्रोपनिषदमाचार्या, बौ., ५४ \*\*अथ यदिदमस्मिन्, छा. उ., ७४ अथवा यदि निल्याः स्युः, देवल, ८९ अथवा योगिनामेव, म. भा., २४६ \*अथ वानप्रस्थः, आप, १४ \*अथ वानप्रस्थस्य, बौ., २२ \*अथ वानप्रस्थस्यैव, आप, १४ \*अथ शालीनयायावराणां, बौ., ३३ \*अथ षष्ट्रयांस्तीत्वीऽपः, बौ., ३५ \*अथ सायं हुतेऽप्तिहोत्र, बौ., ३४ अथाऽऽचम्य निरुद्धासुः, नृ. पु., ६१ **\*अथाऽतः पापदोषान् , देवल, ८४** \*अथातः सन्यासविधि, बौ., ३३ \*अथात्मन्यभीन् , बौ., ३५ \*अथान्तर्वेदितिष्ठन्, बौ., ३५ अथाऽऽप्यते यदि ततः, वि. पु., ९३ अथारिष्टं प्रवक्ष्यामि, देवल, २४८ \*अथेमानि व्रतानि भवन्ति, बौ., ३६ \*अथैतस्यैवान्तो, बौ., ५५ अथैतदप्यशक्तोसि, म. भा., २१० \*अथोदुत्यं चित्रं, बौ., ३६ अदर्शनेन ये धर्मं, रामा., २५ अदस्यो दश्यतामेति, ब्र. पु., १३५ अदृष्टपूर्वश्रक्षभर्यां, म. भा., ११८ अदृष्टविमहो देवो, विष्णु., १९९ अदेहेनात्मनि प्राज्ञो, वि. पु., ९३ अद्भिः स्पृष्टो न हृध्येत, देवल, २४९ अद्रिद्वीपसमुद्राश्च, वि. पु., १०६ अद्वैतं भावयेद्रह्म, ब्र. पु., १३७ अधरशद्वनिगद्यं किं, वि. पु., २४२ अधर्मं धर्ममिति या, म. मा., १२९

अधर्मप्रभवं चैव, मनु, ६३ अधर्मबहुला चैव, म. भा., ८८ अधिकारिशरीरेण, म. भा., ४० अधियज्ञं ब्रह्म जपेत् , मनु, ६२ अधिरूढो नृपेन्द्रोऽयं, वि. पु., २४२ अधिष्ठाय मनश्रायं, म. भा., १२३ अधीतवेदो जपकृत्, याज्ञ., ३१ अधीत्य चानुवर्तन्ते, मनु, ६५ अधीत्यविधिवद्वेदान्, मनु, ३० अधीत्यवेदांश्च तदीयमर्थं, ब्र. पु., १६० \*अधोनामेरुत्सर्गा, देवल, १७० अधोमुखो वै कियते, वि. पु., ६७ \*अध्यवसायलक्षणो महान्, देवल, १०१ अध्यात्मचिन्तागतमानसस्य, वसि, ५० अध्यात्मज्ञाननित्यत्वं, म. भा., १६२ अध्यातमपरसन्तुष्टो, छागलेय, १९ अध्यात्मरतिरासीनो, मनु, ४३ अध्यात्मामधिभूतां, यो. याज्ञ., १९६ अध्वयं बहुदुःखं च, देवल, ११० अध्वा सुर्येण निर्दिष्टे, यम, ४५ अनिप्रिरिनकेतस्स्यात्, बो., ५४ अनिमरिनकेतस्स्यात्, मनु, २८ अनिप्रिरनिकेतस्यात्, मनु, ४३ अनन्तं बत मे वित्तं, म. भा., ९१ अनन्तराक्तिं च विभुविभुज्ञाः, वा. पु., २१५ अनन्ता रश्मयस्तस्य, याज्ञ., २५८ अनन्यकर्मा स्त्रीदोषान्, म. भा., ७६ अनन्यचेताः सततं, म. भा., २५७ अनन्यविषयं कृत्वा, याज्ञ., १८५ अनन्यातिशयाबाधं, वि. पु., ४ अनन्येनैव योगेन, म. भा., २०९ अनपाकृत्य मोक्षं तु, मनु, ३० अनिमतमसेवितं च मुढैः, म. भा., २२५ अनवसितमनन्तदोषपारं, म. मा., २२७ \*अनवस्थितत्वान्मनसः, श. लि., ३१ अनात्मनस्तु शत्रुत्वे, म. भा., ९९

अनात्मनात्मनो भ्रान्त्या, ब्र. पु., १३६ अनात्मन्यात्मबुद्धिर्या, वि. पु., ९२ अनात्मन्यात्मविज्ञानं, वि. पु., २३५ अनादिर्भगवान् कालः, वि. पु., १०३ अनादित्वान्निर्भुणत्वात्, म. भा., १३२ अनादिमत्परं ब्रह्म, म. भा., १३२ अनामगोत्रमद्वैतं, चृ. पु., १९२ अनायत्तेः समस्तैश्व, वि. पु., ६९ अनाशिनोऽप्रमेयस्य, म. भा., ११९ अनाश्रितः कर्मफलं, म. भा., १५५ \*अनिचयो मिखः, गौ., ४८ अनिच्छन्नपि वार्ष्णेय, म. भा., ८३ अनिखत्वेन च स्नेहं, म. भा., ९५ \*अनित्यमशुभं, देवल, १०९ \*अनित्यां वसतिं, वसि, ५० अनित्यास्सर्वभावाश्चो, देवल, ८९ अनित्ये नित्यसंज्ञाच, ब्रह्मा. पु., १२४ \*अनिन्धं कुर्यात्, म. भा., ६३ अनियतफलभोज्यभक्ष्यपेयं, म. भा., २२५ अनियतशयनासनप्रकृत्या, म. भा., २२६ अनिर्वेदो गतक्केशो, म. भा., १८४ अनिष्टमिष्टं मिश्रं च, म. भा., १५५ अनिष्टयोगजात् द्वेषात् , देवल, ८९ अनिष्टवर्द्धितं पश्येत्, म. भा., ९६ अनिष्टा चैव यज्ञैश्व, मनु, ३० अनीर्षवो न चान्योन्यं, म. भा., २२८ अनुकोशादधर्मं च, म. भा., ९५ \*अनुपस्तीर्णे शय्यास्थाने, आप, १५ अनुभूतमिवान्यस्मिन्, वि. पु., ६९ अनुभूतानि संसारे, म. भा., ७८ अनुयूक्तस्समेधावी, म. भा., २२४ अनुरागं जनो याति, मा. पु., २११ अनेकजन्मसाहस्रीं, वि. पु., ४ अनेकजन्मसंसिद्धः, म. भा., २४७ अनेन क्रमयोगेन, म. भा., ६४ अनेन क्रमयोगेन, वा. पु., १७८

अन्तःकरणजं दुःखं, मा. पु., २३१ अन्तःप्रज्ञो बहिःप्रज्ञो, यो. याज्ञ., १९७ अन्तः शरीरप्रभवं, विष्णु, १९८ अन्तःसंज्ञा भवन्त्येते, मनु, १९१ अन्तकाल इवादित्यः, मा. भा., २१७ अन्तकाळे च मामेव, म. भा., २५६ \*अन्ततः प्रवृत्तानि, आप, १४ अन्तर्ज्ञानसुखाधीरा, मा. पु., ३ अन्तर्धानं स्मृतिः कान्तिः, याज्ञ., २१८ अन्तवन्त इमे देहाः, म. भा., ११९ अन्तो नास्ति पिपासायाः, म. भा., ८९ \*अन्त्यवसायि परिपन्थि, देवल, ५९ अन्धानां छन्नतां दिखः, याज्ञ, २१८ अन्नाम्बुपानादिभिरेवमस्य, मा. पु., १२१ अन्यत्काष्टानि यदा विमध्य, म. भा., १९७ अन्ये च ते द्विधा भावाः, देवल, ८९. अन्ये तु पुरुषव्याघ्र, वि. पु., २०५ अन्येनाऽन्यस्य विश्वेषः, म. भा., ७८ अन्येनोत्थाप्यतेऽन्येन, वि. पु., ६९ अन्विष्यतां चपश्रेष्ठ, वि. पु., २३५ अपः पीत्वा पयोमिश्राः, म. भा., १७६ अपगतफलसञ्चयः प्रहृष्टः, म. भा., २२६ अपगतभयमन्यु श्रेममोहः, म. भा., २२७ अपगतभयरागमोहदर्गी, म. भा., २२६ अपगतमसुखार्थमीहनार्थैः, म. भा., २२६ अपलीकः समारोप्य, छागलेय, १४ अपराजितां चाऽऽस्थाय, मनु, २८ अपरान्तकमुळोष्यं, याज्ञ., १८५ अपरामृष्टमेवाह, विष्णु., १९८ अपरेयमितस्त्वन्यां, म. भा., १३८ अपवर्गपथव्यापी, मा. पु., ३ अपवर्गपथव्यापी, मा. पु., ४ अपामपि गुणो यस्तु, वि. पु., १०७ अपिकल्पसहस्रेस्तु, मा. पु., २१० अपि च भवति मैथिलेन गीतं, म. भा., ९१ अपि चेदसि पापेभ्यः, म. भा., १५८

अपि ते परमा तृप्तिः, वि. पु., २३९ अपि ते मानसं खस्थं, वि. पु., २३९ अपिबेयुस्तथा योगी, मा. पु., १७२ अपिवर्णावकृष्टस्तु, म. भा., १६७ अपि वा सर्ववर्णेभ्यो, बो., ५९ अपि स्वेन शरीरेण, म. भा., ७८ \*अपुनर्भवं नयतीति, बौ., ३३ अपूष्पाः फलवन्तो ये, मनु, १९१ अप्रकाशकरो बुद्धि, देवल, ९४ अप्रकाशोऽप्रवृत्तिश्च, म. भा., १२५ अप्रतक्यें सदा विष्णुं, नृ. पु., १९२ अप्रतक्र्यमविज्ञेयं, मनु, १२६ अप्रतिष्ठो महाबाहो, म. भा., २४६ \*अप्रतिहतैश्वर्यमीशित्वम् , देवल, २१६ अप्रमत्तश्चरेद्धैक्यं, याज्ञ., ५८ अप्रमत्तेन वेद्धव्यं, विष्णु., १९९ अप्रमत्तो यथा धन्वी. म. भा.. १६६ अप्रमादाद्धयं भक्षेत्, म. भा., ९५ अप्रयतः सुखार्थेषु, मनु, २८ अप्राणो विमलस्युद्धो, विष्णु., २०१ अप्राप्तरादिमध्यान्तैः, ब्र. पु., १३६ अप्राप्य योगसंसिद्धिं, म. भा., २४६ अप्सु वा यदि वाऽदर्शे, देवल, २४९ अबलाश्चैव नरयन्ति, म. भा., १६६ अभक्तमटवीप्रायं, म. भा., १६७ अभयं सत्वसंशुद्धिः, म. भा., १६३ अभयं सर्वभूतेभ्यो, बौ., ३५ \*अभयं सर्वभूतेभ्यो, बौ., ३५ अभयं सर्वभूतेभ्यो, वसि., ३२ अभयं सर्वभूतेभ्यो, वसि., ३१ अभयं सर्वभूतेभ्यो, हारी., ५३ अभितो ब्रह्मनिर्वाणं, म. भा., २२२ अभिपूजितलाभांस्तु, मनु, ५७ अमिपूजितलामैश्व, मनु, ५७ **\*अमिमानलक्षणो, देवल, १०**१ अभियोगात्तथाभ्यासात्, दक्ष, १८५

\*अभिषिक्तश्च जुहुयात्, आप., १४ अमेदव्यापिनो वायोः, वि. पु., २३७ अभेद्यां विद्युतं पश्येत्, देवल, २४९ अभ्यसन्नथवा वेदं, याज्ञ., ६१ अभ्यासयोगयुक्तन, म. भा., २५७ अभ्यासयोगेन ततो, म. भा., २१० अभ्यासाद्रमते यत्र, म. भा., १२९ अभ्यस्यापलाशो हि, म. भा., ८१ अभ्यासेन तु कौन्तेय, म. भा., १८३ अभ्यासेप्यसमर्थोऽसि, म. भा., २१० अभ्युत्थानमधर्मस्य, म. भा., १४० अमात्रमन्ययं विष्णुं, चृ. पु., १९२ अमात्रश्चायमुचार्यः, विष्णु., २०० अमानित्वमदभित्वं, म. भा., १६१ अमानुषं सत्वमन्तः, मा. पु., १७८ अमित्राश्च न सन्त्येषां, म. भा., २२९ अमूर्तं ब्रह्मणोरूपं, वि. पु., २०४ अमूलफलिमिक्षाभिः, मनु, १७ अमृतं परमानन्दं, नृ. पु., १९२ अमृतमध्ये वसति, हारी, ५३ अमृतस्येव संतृप्येत्, म. भा., २२९ अमृष्टं जायते मृष्टं, वि. पु., २४० अमेध्यमतिदुर्गन्धि, देवल, ११० अयं च भवतो लोकः, वि. पु., २३५ अयं तु परमो धर्मः, मनु, १४५ अयतिः श्रद्धयोपेतः, म. भा., २४६ अयथावत् प्रजानाति, म. भा., १२९ अयनं देवलोकं च, याज्ञ., २५९ अयमेव कियायोगः, म. पु., १६१ अयाचितमसंकृषं, बो , ५९ अयाचिताशी मितभुक्, याज्ञ., ६१ अयुक्तः कामकारेण, म. भा., १५३ अयुक्तः प्राकृतस्तब्धः, म. भा., १२८ अयोगी नैव जानाति, दक्ष, २०८ अरण्यनित्यस्य जितेन्द्रियस्य, वसि., ५० अरण्यनित्यो मुण्डस्त्यात्, यम., ४५

<sup>\*</sup>अरण्यानिलयः पश्चर्थे, वसि., २० अरण्ये निर्जने विष्रः, संवर्त्तः, ५६ अरिममन्तमादित्यं, देवल, २४८ अरिष्टानि तथोत्क्रान्ति, ल., २ अरुन्धतीं ध्रुवं चैव, देवल, २४८ अरुन्धतीं न पर्यन्ति, ब्रह्म. पु., २५२ अरूपं सत्यसङ्कल्पं, न. पु., १९२ अरोषतोषः समलोष्टकाञ्चनः, यम., ४६ \*अर्चिषोऽहः अह्न, श्रुति., २६२ अर्थजान्विविदुः प्राज्ञा, म. भा., ७७ अर्थलोमेन पुरुषैः, म. भा., ७७ अर्थस्वरूपं परयन्तः, वि. पु., १४० अर्थानामार्जने दुःखं, म. भा., ७७ \*अर्थाश्च पञ्चभूतिवशेषाश्च, देवल, १०० अर्द्धमात्रात्वमाते सा, विष्णु., १९७ अलं परित्रहेणेह, म. भा., ७८ \*अलब्ध्वा न क्रुध्येत्, देवल, ५९ अलसैरर्वणैरल्पज्ञैः, म. भा., ६४ अलामे न विषादी स्यात्, मनु, ५७ अलौल्यमारोग्यमनिष्टुरत्वम् , मा. पु., २११ अल्पकश्च यथा राजन् , म. भा., २१७ अल्पाचाभ्यवहारेण, मनु, ४५ अवजानन्ति मां मूढाः, म. भा., १४० अवज्ञातः सुखं शेते, म. मा., २२९ अवबोधाय ते ब्रह्मन्, वि. पु., २४२ अवस्यं प्राणिनस्सर्वे, देवल, ११० अवाप्तज्ञानतत्त्वस्य, वि. पु., २३८ अवाप्यते नरैर्दुःखं, वि. पु., ६८ अविद्या कर्मसंज्ञाडन्या, वि. पु., ११३ अविद्यातरुसम्भूति, वि. पु., ९२ अविद्यान्तर्गतैर्यत्नः, वि. पु., २४४ अविद्या सञ्चितं कर्म. वि. पु., २३३ अविनाशितु तद्विद्धि, म. भा., ११९ अविभक्तं च भूतेन, विष्णु., १९० अविमुक्ते प्रविष्टानां, म. पु., ४४ अविश्रान्तमनालम्बं, म. भा., ७३

अवेक्षेत गतीर्नृणां, मनु, ६३ अन्यक्तं कारणं यत्तत्, वि. पु., १०२ अव्यक्तं तत्परोक्षत्वात् , ब्रह्मा. पु., १९४ अव्यक्तं नान्यदाधारं, वि. पु., १०२ अव्यक्त आत्मा क्षेत्रज्ञ, याज्ञ., १३१ \*अव्यक्तलिङ्गो, वसि., ५० अव्यक्ता हि गतिर्दुःखं, म. भा., २०९ अव्यक्तेनाऽऽवृतो ब्रह्मन्, वि. पु., १०६ अव्यक्तोऽयमचिन्त्योयं, म. भा., १२० अञ्चनि प्रस्तरे सुप्तः, वि. पु., ६८ अञ्चद्धास्ते समस्तास्तु, वि. पु., २०५ अरमकुद्दाश्च शतपाः, रामा., २५ अरमकुद्दो भवेद्वापि, मनु, २४ अश्रद्धानैरज्ञैः, म. भा., ६४ अश्वस्तनविधानं तु, यम., ४५ अष्टाज्ञां प्राणवृत्तिं तां, ब्रह्मा. पु., १२३ अष्टौ तान्यव्रतद्वानि, बौ., ५४ अष्टौ भिक्षास्समादाय, संवर्त्त., ५६ अष्टौ मासान्विहारस्स्यात्, म. पु., ४४ अष्टौ मासा मुनेभीवतुं, बो., ५९ अष्टौ यदा तु दृश्यन्ते, मा. पु., २१३ असंयतात्मना योगो, म. भा., १८३ असंशयं महाबाहो, म. भा., १८३ असक्तं सर्वभृचैव, विष्णु., १९० असक्तिरनभिष्वज्ञः, म. भा., १६२ असक्तोह्याचरन् कर्म, म. भा., १५६ असञ्चयादपूर्वस्य, मा. पु., १४६ असत्समाविशिष्टानां, देवल, ११० असन्तोषोऽसुखायैव, म. भा., ८४ असौहृदमतिः पापः, देवल, ८६ अस्त्रभूषणसंस्थान, वि. पु., २०७ अस्थिस्थूणं स्नायुयुतं, देवल, ११० अस्यात्मनः कारयिता, मनु, ११३ अस्वे स्वमिति च ज्ञानं, ब्रह्मा. पु., १२४ अहं कृत्स्नस्य जगतः, म, भा., १३८ अहं त्वं च तथान्ये च, वि. पु., २३३

अहं त्वा सर्वपापेभ्यो, म. भा., १६४ अहं ममेति चाऽऽत्मानं, देवल, ९२ अहं ममेखविद्येयं, वि. पु., ९२ अहं सर्वस्य प्रभवः, म. भा., १६४ अहङ्कार इतीयं मे, म. भा., १३८ अहङ्कारं तथा बुद्धौ, म. भा., २०३ \*अहङ्कारकामकोध, हारी., ५३ अहङ्कारममत्वाभ्यां, देवल, ९१ \*अहङ्कारात्तन्मात्राणि, देवल, १०१ अहङ्कारश्च बुद्धिश्च, याज्ञ, १३१ अहङ्कारस्स्मृतिर्मेघा, याज्ञ., ११७ अहङ्कारेण मनसा, याज्ञ., १२२ अहमित्यङ्करोत्पन्नो, मा. पु., ३ अहमित्यभिमानेन, देवल, ९० अहमेतदितीत्युचैः, वि. पु., ९२ अहिंसया च भूतानां, मनु, ४५ अहिंसयेन्द्रियासङ्गैः, ब्र. पु., १६० \*अहिंसा नाम, हारी., ५३ अहिंसा सत्यमक्रोधः, म. भा., १६३ अहिंसः सर्वभूतानां, छागलेय, ५५ अहेरिवगणाद्भीतो, म. मा., ७५ अहोरात्रेण विज्ञानात्, यम, ६२ अहा रात्र्याच यान्जन्तून्, मनु, ६३

#### आ

आकण्ठनाभियोगेन, वा. पु., १८० आकाशनिलयाश्चेव, रामा., २५ आकाशपवनज्योतिः, याज्ञ., ११० आकाशमिव कुम्मेषु, ब्र. पु., १३५ आकाशमेकं हि यथा, याज्ञ., १३१ आकाशवायुतेजांसि, वि. पु., १०५ आकाशवाय्विम, वि. पु., ९२ आकाशाप्प्राणिनामेते, म. भा., १११ आकाशे तु हृदि प्राज्ञः, विष्णु., २०० \*आकाशे स्वयम्, आप., १५ आकाशं चैव भूतादि, वि. पु., १०७

आकाशं यदिदं सर्वे, ब्र. पु., २०८ आकाशं शब्दतन्मात्रं, वि. पु., १०४ आकाशस्तु विकुर्वाणः, वि. पु., १०४ आकीर्ण भिक्षुकैर्वाऽन्यैः, मनु, ५७ आगतं तु भयं दृष्ट्वा, देवल, ९३ आगमापायिनो नित्याः, म. भा., ७५ आगम्यते वा भवता, वि. पु., २३९ आचार्योपासनं वेद, याज्ञ., १६१ आचार्योपासनं शौचं, म. भा., १६२ आत्तगन्धा ततो भूमिः, वि. पु., १०७ आत्मचिन्ताविनोदेन, दक्ष., १८५ आत्मछायाकृतिं चैव, ब्रह्म. पु., २५३ आत्मच्छायां बाहुदण्डौ प्रसार्य, ब्रह्म.पु., २५२ आत्मज्ञाने शमे च स्यात्, मनु, १४७ आत्मदोषक्षयोपाय, देवल, ९४ आत्मनैव सहायेन, मनु, ४४ आत्मनो ब्रह्मणो भेद, वि. पु., ६ आत्मनोऽभ्युदयं दृष्ट्वा, देवल, ९३ \*आत्मनः संस्कृतां, देवल, ५९ आत्मन्यात्ममयं भावं, वि. पु., ९२ आत्मन्येव च तृप्तस्य, दक्ष., १८५ आत्मन्येव च सन्तुष्टः, दक्ष., १८५ आत्मन्येव च सन्तुष्टः, म. भा., १५५ आत्मन्येवात्मना तुष्टः, म. भा., २१९ आत्मन्येष न दोषाय, वि. पु., २३४ आत्मप्रयत्नसापेक्षा, वि. पु., ५ आत्मप्रयत्नसापेक्षा, वि. पु., १६५ आत्मबाधाकरं श्रुत्वा, देवल, ९३ आत्मलामसुखं यावत्, च. पु., १९५ आत्मवन्तं न कर्माणि, म. भा., १५९ \*आत्मवर्यता वशित्वम् , देवल, २१६ आत्मवस्यैर्विधेयात्मा, म. भा., ९८ आत्मसंस्थं मनः कृत्वा, म. भा., १८२ \*आत्मस्था आत्मन्येव, बो., ५८ अत्मा तु करणग्रामे, ब्र. पु., १३५ आत्मानन्दश्च सततं, दक्ष., १८५

आत्मानमरविन्दस्थं, च. पु., १९५ आत्मानमस्य जगतो, वि. पु., २०६ आत्मानमात्मना वीरः, मा. पु., २३० आत्मानमिच्छंश्च गुहां प्रविष्टं, म. भा., ७३ आत्मानं तु सहस्राणि, म. भा., २१८ आत्मानं पृथिवीं चैव, वा. पु., २११ आत्मानं मन्यते चोवीं, मा. पु., २१३ आत्माडपि चायं न मम, म. भा., ९२ आत्मारामेण वृद्धेन, म. भा., १८१ आत्माद्यद्धो**ऽ**क्षरः शान्तः, वि. पु., २३३ आत्मा सर्वगतो बुद्धौ, ब्र. पु., १३५ आत्मासंस्कृत्य संस्कृत्य, म. भा., ७७ आत्माहि जनयत्येषां, मनु, २०१ आत्मैव देवतास्सर्वाः, मनु, २०१ आत्मैवह्यात्मनो बन्धुः, म. भा., ९९ आस्मैवाहं जगत्सर्व, ब्र. पु., २०८ आत्मौपम्येन सर्वत्र, म. भा., १८२ आत्मौपम्येन सर्वत्र, म. भा., २२२ आदानं बोधमुत्सर्गं, बृह, १६९ आदित्येभ्युदिते लोकः, त्र. पु., १३४ आदिमध्यावसानेषु, वि. पु., २४० आद्यन्तवन्तः कौन्तेय, म. भा., २२२ आद्या परा तु सूक्ष्माशां, विष्णु., १९७ आधाय धारणांश्चैव, ब्रह्म. पु., २५३ आध्यात्मिकादिमैत्रेय, वि. पु., ६६ आध्यात्मिको वै द्विविधः, वि. पु., ६६ आध्यात्मिकं च सततं, मनु, ६२ आनन्तभुक् तथा प्राज्ञः, विष्णु., २०० आनन्दो मानसो जातो, देवल, ९३ आनन्दं च तथा प्राज्ञं, विष्णु., २०० आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्, विष्णु., १९९ आनिपाताच्छरीरस्य, मनु, २८ आपने तूत्तरां काष्टां, ब्रह्म. पु., २५४ \*\*आपस्तदा प्रमुद्धा<del>स्</del>तु, वि. पु., १०७ आपूर्यमाणमचलप्रतिष्ठं, म. भा., २२० आपो प्रसन्ते वै पूर्व, वि. पु., १०७

आप्नोति ब्रह्मणः स्थानं, म. भा., २२७ \*\*आप्राद्यावापृथिवी, तै. सं., ५८ आब्रह्मभवनादेते, म. भा., ७९ आभाति परमात्मैव, ब्र. पु., १३५ आमस्तकतलाद्यस्तु, वा. पु., २५० आमृत्युतो नैव मनोरथानां, वि. पु., ८८ आयत्या च जयेदाशां, म. भा., ९५ आयासायापरं कर्म, वि. पु., २४४ आयुःसत्वबलारोग्य, म. भा., १२८ आरमेत शिवं कर्म, देवल, ९४ आरम्भरतिताधैर्य, मनु, १२७ आराधयेत्सदा सम्यक्, च. पु., १९१ आहरुक्षोर्मुनेयोगं, म. भा., १५५ आर्त्या गत्या तथाऽगत्या, याज्ञ., ११६ आर्द्रवासास्तु हेमन्ते, मनु, २४ आवर्त इव तोयस्य, सा. पु., २१३ आवृतं ज्ञानमेतेन, म. भा., ८३ आवृत्ता विषयाः सर्वे, देवल, ८५ आवैणकं सरोबिन्दु, याज्ञ., १८५ आशयन्त्यपिमामन्नम्, म. भा., २२४ \*आशयाच वर्द्धते स्नेहा, हारीत., ८१ आशा हि पुरुषं बाल, म. भां., ८८ आशां निराशतः कृत्वा, म. भा., ८९ आशिषः पुण्यविस्नंसः, हारी., ५२ \*आशीः प्रतिष्ठासङ्गा, हारी., ५३ आश्चर्यवचैनमन्यः शृणोति, म. भा., १३३ आश्चर्यवत्पस्यति कश्चिदेन, म. भा., १३३ आश्रमादाश्रमं गच्छेत्, म. भा., १२ आश्रमादाश्रमं गत्वा, ३० आश्रमादाश्रमं गत्वा, बौ., ३४ आश्रयश्चेतसो ब्रह्म, वि. पु., २०३ आश्रयरश्रेयसोर्मध्ये, देवल, ८४ आसनं दारुजं प्रोक्तं, नृ. पु., ४० आसनं खस्तिकं कृत्वा, वा. पु., १८० आसन्नान् परतो भावान् , म. भा., ८८ आसां महर्षिचर्याणां, मनु, २८

आसीनः प्राब्धुखोमौनी, च. पु., ४० आस्ते गर्भेऽतिदुःखेन, वि. पु., ६७ आस्थाय योगी युज्जीत, वा. पु., १६९ आस्थितस्तमहं मार्ग, म. भा., २२९ आस्थायस्य हि सर्वस्य, म. भा., ७५ आहवनीय उदानसमानौ, बो., ५८ \*आहवनीयं उप्तिहोत्रद्रव्याणि, बौ., ३५ आहारमात्रं भुज्जीत, बो., ५९ आहारा राजसस्येष्टा, म. भा., १२८ \*आहारार्थं कर्मकुर्यात्, म. भा., ६३ आहारोऽपि न रोचेत, म. भा., ६३ आहुत्याऽऽप्यायते सूर्यः, याज्ञ., १३०

इ

इच्छाद्वेषस्सुखं दुःखं, देवल, १०९ इति क्षेत्रं तथा ज्ञानं, विष्णु., १९० इति ते ज्ञानमाख्यातं, म. भा., १६३ इति तेनानुयुक्तस्तं, म. भा., २२८ इति दष्टार्थतत्त्वस्य, देवल, ७५ इति भावनया योगी, ब्र. पु., २०८ इति भूतानि संपर्यन्, म. भा., २२४ इति मत्वा भजन्ते मां, म. भा., १६४ इति मां योभिजानाति, म. भा., १५१ इति लक्ष्मीधरः श्रीमान्, ल., २ इति वस्तुं न शक्नोति, दक्ष., ४१ इति संसारदुःखार्क, वि. पु., ७२ इत्थं च पुत्रपौत्रादौ, वि. पु., ९३ इत्थं पुमान् प्रधानं च, वि. पु., २०७ इत्थं योगी यताहारः, मा. पु., १७२ इत्याकर्ण्य वचस्तस्य, वि. पु., २४१ इत्यादिकर्माश्रितमार्गेदृष्टं, वि. पु., १४२ इत्यापः पञ्चधा देहे, म. भा., १११ इत्युक्तः प्रत्युवाचेदं, म. भा., १४४ इत्युक्तिश्वन्तयामास, मा. पु., २३० इत्युक्तस्सत्वरस्तस्य, वि. पु., २४३

इत्युक्तस्सहसारुद्य, वि. पु., २४२ इत्युक्ता तेन सा पत्नी, वि. पु., २३९ इत्येतदिहसंख्यातं, म. भा., १११ इत्येते वायवः पञ्च, म. भा., १११ इत्येते वै त्रयः प्रोक्ताः, ब्रह्मा. पु., १२४ इत्येते वै शुभाहाराः, मा. पु., १७५ इत्येवमादिभिदेंषिः, वि. पु., ६७ इत्येवं दृष्टतत्वानां, देवल, ९३ इत्येषा प्रकृतिस्सर्वा, वि. पु., १०८ इदमन्विच्छतां स्वर्ग, मनु, ६२ इदमिदमिति तत्र तत्र हन्त, म. भा., २२६ इदमिदमिति तृष्णयाऽभिभूतं, म. भा., २२५ इदं ज्ञेय मिदं ज्ञेयं, मा. पु., २१० इदं ममेति यत्खाम्यं, देवल, ९० इदं शरणमज्ञानात्, मनु, ६२ इदं शरीरं कौन्तेय, म. भा., १३२ इदं सामासिकं ज्ञेयं, मनु, १२७ इन्द्रमेके परे प्राण, मनु, २०१ इन्द्रियग्राममखिलं, म. भा., २०२ इन्द्रियाणां जयस्तत्व, ल, १ इन्द्रियाणां निरोधेन, मनु, ४५ इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन, मनु, ९७ इन्द्रियाणां विचरतां, मनु, ९७ इन्द्रियाणां विचरतां, म. भा., ९९ इन्द्रियाणां स्वकार्येभ्यः, म. भा., १२४ इन्द्रियाणान्तु सर्वेषां, मनु, ९७ इन्द्रियाणामवस्यैस्तैः, वि. पु., १७३ इन्द्रियाणासुपरमात्, म. भा., १२४ \*इन्द्रियाणि च, देवल, १०१ इन्द्रियाणि प्रमाथीनि, म. भा., ९८ इन्द्रियाणि मनो बुद्धिः, म. भा., ८४ इन्द्रियाणि मनः प्राणो, याज्ञ., १३० इन्द्रियाणि मनश्रेव. म. भा., १८३ इन्द्रियाणीन्द्रियार्थाश्च, मा. पु., १७२ इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेभ्यः, म. भा., २१९ इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेभ्यः, वा. पु., १८०

इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेषु, म. भा., १५३ इन्द्रियान्तरसञ्चारः, याज्ञ., ११७ \*इन्द्रियार्थलक्षणा, देवल, १०१ इन्द्रियार्थान् यतस्तेषां, दक्ष, १८४ इन्द्रियार्थान् विमूढात्मा, म. भा., १४८ इन्द्रियार्थाननाहत्य, म. भा., २२४ इन्द्रियार्थेषु वैराग्यं, म. भा., १६२ इन्द्रियार्थं विजानीयात्, शङ्खः, ११२ इन्द्रियेभ्यः पराण्याहुः, शङ्खः, ११२ \*इन्द्रियौरिन्द्रियार्थेषु, देवल, १२४ इमां चिकित्सां कुर्वीत, वा. पु., १७८ इषुत्रपातमात्रं हि, म. भा., ७५ \*इष्टापूर्तादिभिर्बन्धो, देवल, १२४ इर्ष्टि वैश्वानरीं कृत्वा, च. पु., ३९ इष्टे वा यदि वा द्वेष्ये, यम, ४६ इष्टोऽसि में दढिमिति, म. मा., १६३ इह कर्मोपभोगाय, याज्ञ., २५८ इह चामुत्र वा काम्यं, मनु, १४७ इहागतोऽहं यास्यामि, वि. पु., २४१ इहैवतैर्जितस्सर्गः, म. भा., २२१

इ

ईक्षते योगयुक्तात्मा, म. भा., १८२ ईहक्चेष्टः स्मृतः श्रेष्ठः, दक्ष, १८५ ईर्ष्या द्वेषं च कामं च, म. भा., ९५ ईर्ष्या हिंसा च मात्सर्यं, म. भा., ९५ ईश्वते चपते सर्वे, म. भा., २१८ \*ईशित्वेन दैवतान्यप्यतिशेते, देवल, २१६ ईश्वरः प्रणवस्तेनो, विष्णु., १९८ ईश्वरः स कथं भावैः, याज्ञ., १३३ ईश्वरस्सर्वभूतानां, म. भा., १६३ ईश्वरस्सर्वभूतानां, म. भा., १६३

उ

उकारे पीड्यमाने तु, विष्णु., १९७ उक्ताश्च न विवक्षन्ति, म. भा., २२८

उच्छियेत्तांस्तुमेधावी, देवल, ९४ उच्छिष्टमपि चामेध्यं, म. भा., १२८ उत्क्रमेण विरुद्धं च, वि. पु., १०५ उत्कामन्तं स्थितं वापि, म. भा., १२३ उत्तमाधममध्यानां, ब्र. पु., १३५ उत्तरायणं च कमशो, मनु, १७ उत्तानं किञ्चिद्रन्नम्य, याज्ञ., १८० उत्थाय च जयेत्तन्द्रीं, म. भा., ९५ उत्पत्तिर्मरणं चेति, देवल, १०९ उत्पन्नज्ञानवैराग्यः, वि. पु., ६६ उत्पन्नवैराग्यबलेन योगी, च. पु., १९६ उत्पाद्य धर्मतः पुत्रान्, यम, १२ उत्पाद्य पुत्राननृणांश्र कृत्वा, म. भा., १२ उत्सीदेयुरिमे लोकाः, म. भा., १५६ उदके कण्ठमात्रे तु, वा. पु., १७९ उदानादुछुसिति च, म. भा., १११ उदासीनवदासीनो, म. भा., २२० उदासीनवदासीनं, म. भा., १३९ उदीच्यां दिशि दृश्यन्ते, यम, २९ \*उदुत्यं चित्रमिति, बो., ५८ \*\*उदुत्यंजातवेदसं, तै. सं., ५८ उद्गीथश्व तथादित्यो, यो. याज्ञ., १९६ उद्भिजाः स्थावरास्सर्वे, मनु, १९१ \*\*उद्धयं तमसस्परि, तै. ब्रा., ५९ उद्वेगो जायते यस्तु, देवल, ९३ उद्धरेदात्मनाऽऽत्मानं, म. भा., ९९ उद्घाटयेच कवचं, नृ. पु., ६१ उन्मत्ता गौरिवाऽन्था श्रीः, म. भा., ७७ उपगच्छति तत्वज्ञः, देवल, २५५ उपगतफलभोगिनो निशाम्य, म. भा., २२६ उपगम्य खमात्मानं, ब्र. पु., २०९ उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं, म. भा., १५८ उपद्रवांस्तथा रोगान्, म. भा., ९५ उपद्रष्टानुमन्ता च, म. भा., १३२ उपभोगनिमित्तं च, वि. पु., २३४ उपभोगनिमित्तं च, वि. पु., २३४

उपभोगस्तयोस्तुल्यः, म. भा., ७८ उपयोगेन पुण्यानां, मा. पु., १४६ उपर्यहं यथा राजा, वि. पु., २४२ उपविश्यासने युञ्ज्यात्, म. भा., १०९ उपशमरुचिरात्मवान् प्रशान्तः, म. भा., २२५ उपसंहरते चान्ते, वि. पु., १०६ उपसर्गाः क्रमेणाऽत्र, ल., २ उपसर्गाः प्रवर्तन्ते, मा. पु., २१२ उपसर्गैः महाघोरैः, मा. पु., २१३ उपसर्गेजितैरेभिः, मा. पु., २१३ उपसर्गं तमप्याहुः, मा. पु., २१३ उपस्रुशेत् त्रिषवणं, मनु, २४ उपानद्भुढपादस्य, म. भा., ८९ उपायश्चात्र कथितो, मा. पु., १७२ उपायाः कथिता ह्येते, वि. पु., २४४ उपासते द्विजाः सत्यं, याज्ञ., २५९ उपेक्षकोऽसञ्चयिको, मनु, ४३ \*उपेक्षकः सर्वभूतानां, वसि, ५१ \*उभयत्रापवर्गः फलम् , देवल, १६५ उभयोरिप दृष्टोान्तः, म. भा., ११९ डभयं विन्दते यस्तु, विष्णु., २०० उभाभ्यामन्यथा ज्ञानं, देवल, ८५ उभाभ्यामेव पक्षाभ्यां, च. पु., १९५ डमे सत्यानृते बुध्या, म. मा., ५५ डमें संखानृते खक्त्वा, म. भा., ५५ उभौ तौ न विजानीतः, म. भा., १९९ उरोघाते रसस्थाने, वां. पु., १७८ उल्बसंवेष्टितोभम्न, वि. पु., ६७ उल्लापनऽछलेनाह, मा. पु., १२० उवाच करमादेकान्ते, वि. पु., २४१ उवाचश्वक्ष्णया वाचा, म. भा., २२४ उवाच सद्विजश्रेष्ठः, वि. पु., २३८ उष्मा प्रकुपितः काये, ब्रह्मा. पु., १२२

37

ऊहस्थोत्तानचरणः, याज्ञ., १८०

\*ऊरुस्थोत्तानचरणः, विष्णु., १८९ ऊरू जङ्घाङ्मयावस्थे, वि. पु., २३२ ऊर्द्ध गच्छन्ति सत्वस्थाः, म. भा., १२६ ऊर्व्धमेकः स्थितः तेषां, याज्ञ., २५८ \*ऊर्द्धरेताः ध्रुवशीलो, गौ., ४८ ऊर्द्धा च दृष्टिनं च संप्रतिष्ठा, मा. पु., २५१ ऊष्मपाः सोमपाः केचित्, यम, २५

#### 来

ऋक्षवानरयुक्तेन, वा. पु., २५० ऋक्षेष्ठ्याग्रयणं चैव, मनु, १७ ऋग्गाथा पणिका दक्ष, याज्ञ., १८५ ऋग्यज्ञश्च तथा साम, यो. याज्ञ., १९६ ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य, मनु, ३० ऋभुरस्मि तवाचार्यः, वि. पु., २४१ ऋभुर्नामाभवत्पुत्रो, वि. पु., २३८ ऋषयो हि महाभागा, रामा., २५ ऋषिमः वृत्तयस्त्वेताः, मनु, २८

Ų

एक एव चरेद्धैक्यं, यम, ४५ एक एव चरेत्रित्यं, मनु, ४३ एक एव परात्मासौ, ब्र. पु., १३४ एक एव सूर्यी बहुधा, ज्ञ. पु., १३५ एककालं चरेद्भैक्षं, मनु, ५७ एकत्र चतुरो मासान्, म. पु., ४४ एकत्वेऽपि पृथग्भावः, मा. पु., १२१ एकदाऽसौ विशुद्धात्मा, म. भा., १७५ एकपादेन तिष्ठन्तः, यम, २४ एकपादं द्विपादं च, वि. पु., २०४ एकमप्यास्थितः सम्यक्, म. भा., १५२ एकमात्रं द्विमात्रं वा, विष्णु., १९८ एकमेवमिदं ब्रह्मन्, वि. पु., २४१ एकया याखनावृत्तिं, म. भा., २६१ एकवासा अवासा च, यम, ४५ \*एकवृत्तिदीक्षितो गुरुणा, हा., २३

\*एकशाटी परिहितः, वसि., ५० एकरशत्रुर्न द्वितीयोऽस्ति कश्चित्, म. मा., ९५ एकसंघातलक्ष्याश्च, वि. पु., १०५ एकस्मादेव चैतन्यात्, ब्र. पु., १३० एकस्मिन्नापरे जीवाः, ब्र. पु., १३६ एकाकी यतचित्तात्मा, म. भा., १७९ एकाकी संयतो नित्यं, संवर्त, ५६ **\*एकामिपरायणः**, वसि, २० एकाग्रभावं मनसः, म. भा., १७५ एकाग्रमनसा विष्णुं, चृ. पु., १९२ एकाङ्कष्टेन तिष्टन्ति, रामा., २६ एकादशं मनश्चात्र, वि. पु., १०५ एकान्तात्यन्तकं सांख्यं, देवल, २५५ \*\*एकारामः परित्रज्य, याज्ञ., ३९ एकीकृत्य विमुच्येत, दक्ष, १६५ एकैकात्र भवेन्मात्रा, यो. याज्ञ., १९७ एको मिश्चर्यथोक्तस्स्यात्, दक्ष, ५५ एको लोभो महाग्राहो, म. भा., ८४ **\*ए**को वा शिलोञ्छेन, आप., १४ एको व्यापी समरग्रुद्धः, वि. पु., २३७ एकं कारणमानन्दं, च. पु., १९४ एकं तत्रासनादीनां, वि. पु., १६८ एकं द्वे त्रीणि चत्वारि, वा. पु., १७६ एकं सदेकं परमं परेशः, वि. पु., १४२ एकं सांख्यं च योगं च, म. भा., १५२ एकः क्रेशानवाप्नोति, म. भा., ७८ एकः शुद्धोऽक्षरो नित्यः, वि. पु., १०८ एकः समस्तं यदिहास्ति किञ्चित्, वि.पु., २४४ एतज्ज्ञात्वा सुमुच्यन्ते, यम, १०२ एतज्ज्ञानमिति प्रोक्तं, म. भा., १६२ एतन् यत् संन्यवहार भूतं, वि. पु., १४२ एतत्वयं हि कुर्वाणो, दक्ष, ५६ \*एतत् समादाय प्रामान्ते, बौ., ३३ एतदालंबनं ज्ञात्वा, विष्णु., १९९ \*\*एतदालम्बनं ज्ञात्वा, १९९ \*\*एतदालंबनं श्रेष्ठं, १९९

एतदालेवनं श्रेष्ठं, विष्णु., १९९ एतदेवहि पर्याप्तं, म. भा., ४० एतद्धि दुर्लभतरं, म. भा., २४६ एतद्वयानं च योगं च, दक्ष, २०७ एतद्बद्धिमशेषाणां, मा. पु., २१४ एतद्रह्म समाश्रित्य, म. भा., २२९ एतवो न विजानाति, याज्ञ., २६० एतशोनीनि भूतानि, म. भा., १३८ एतवोऽन्योन्य वैरूप्ये, म. भा., १४४ एतवो वेति तं प्राहुः, म. भा., १३२ एतद्विजस्य सामग्र्यं, मनु, १४७ एतद्विजानता सर्व, वि. पु., २४५ एतद्विज्ञानसामर्थ्यं, म. भा., ९६ एतद्वे श्रोतुमिछामि, म. भा., १४४ एतद्वयाप्तिमदेतेषां, मनु, १२६ एतन्में संशयं कृष्ण, म. भा., २४६ एतमेके वदन्खिम, मनु, २०१ एतस्याहं न पश्यामि, म. भा., १८३ एतानि तस्य लिङ्गानि, च. पु., ४० एतानेव महायज्ञान्, मनु, १७ एतान्यन्यानि चोत्राणि, वि. पु., ७० एतान्यपि तु कर्माणि, म. भा., १५४ एतान्यशेषरूपाणि, वि. पु., २०४ एतान्येवतु बन्धाय, मा. पु., २१४ \*एताभिवृत्तिभिराहृत्य, हा., २३ एतावन्ति स्वनिष्टानि, ब्रह्म. पु., २५३ एताश्चान्याश्च विविधा, यम, २५ एताश्चान्याश्च सेवेत, मनु, २८ एतासां धारणानां तु, मा. पु., २१४ एतां गतिमहं गन्ता, मा. पु., ८० एतां विमोहनिर्व्यक्तां, ब्र. पु., १३७ \*\*एतां व्यामोहिनीं व्यक्तां, १३७ एताः प्रकृतयस्त्वष्टी, यम, १०१ एते कथं भविष्यन्ती, वि. पु., ७० एते गृहस्थप्रभवाः, मनु, ६५ एते चाडन्ये च धर्मज्ञाः, रामा., २६

एते चान्ये च बहवः, दक्ष, ५६ एतेन केवलं याति, म. भा., १८७ एतेनाहं यत स्सर्वे, वि. पु., २३५ एते मनोभवा दोषाः, देवल, ९४ एते यमाः सनियमाः, वि. पु., १६८ एतैरुपायैस्संसिद्धः, याज्ञ., १६१ एतैर्नाशितयोगास्तु, मा. पु., २१३ एतैर्विमोहयत्येषः, म. भा., ८४ एतैश्च युक्ता उपयुज्यमानैः, यम, २९ एतैस्सर्वैः सुनिष्पन्नो, दक्ष, ४३ एतौ हि गजराजानौ, वि. पु., २४२ एमिरावरणैरण्डं, वि. पु., १०६ एवं छत्रशलाकानां, वि. पु., २३५ एवं ज्ञाते स भगवान्, वि. पु., २४५ एवं ज्ञात्वा कृतं कर्म, म. भा., १५१ एवं तन्मयतां योगी, ब्र. पु., १० एवं तपश्च विद्या च, नृ. पु., १९५ एवं तपोऽप्यविद्यस्य, रृ. पु., १९५ एवं ध्यानपथः पूर्णी, म. भा., १८४ \*एवं ध्यायन्, विष्णु., १८९ एवं निर्वाणमाप्रोति, देवल, २५५ एवं नीत्वा वने कालं, शङ्खः, २७ एवं पशुसमैर्मूहैः, वि. पु., ६८ \*एवं पुरुषध्यानमारभेत, विष्णु., १८९ एवं प्रवृद्धे प्रणुदेन्मनोजं, म. भा., ९६ एवं प्राणैः परित्यक्तो, ब्रह्म. पु., १२३ एवं यस्सर्वभूतेषु, मनु, २०१ एवं युक्तस्य तु भुनेः, म. भा., १८७ एवं वनाश्रमे तिष्ठन् , रृ. पु., ३९ एवं व्यवस्थितो तत्वे, वि. पु., २३६ एवं सति कुतः संज्ञा, म. भा., १० एवं सति यया बुद्ध्या, ब्र. पु., १३६ एवं सन्यस्य कर्माणि, मनु, ६५ एवं सर्वास्तु वै वाचः, विष्णु., १९८ एवं संसारचकेस्मिन्, मा. पु., १४५ एवं हि तृष्णावित्तेन, म. भा., ८८

एवञ्च परिसंख्याय, म. भा., २०३ एवमत्याहिते लोके, म. भा., ७४ एवमस्मिन्निरालम्बे, विष्णु., ७२ एवमस्य भवेद्भावो, यम, ४६ एवसुक्त्वाभवन्मौनी, वि. पु., २३३ एवमुक्ता ययौ विद्वान्, वि. पु., २४३ एवमेतानि दुःखानि, वि. पु., ६९ एवमेतानि राजेन्द्र, म. भा., ८४ \*एवमेतानैश्वर्यगुणान्, देवल, २१७ \*एवमेव आशरीर, बौ., ५५ एवमेवास्य तिचतं, म. भा., १८४ एषदेवस्तु मर्ल्यानां, शङ्खः, १९३ एषधर्मो नुशिष्टो वै, मनु, ६४ एष धाता विधाता च, शङ्खः, १९३ \*एष नित्यो महिमा, बौ., ३३ एष ब्रह्म प्रविष्टोऽहं, म. भा., ९२ एषा वै धारणा ज्ञेया, वि. पु., २०५ एष वै पुरुषो विष्णुः, शङ्खः, १९३ एष सर्वाणि भूतानि, मनु, २०१ एष सर्वेषु भूतेषु, म. भा., १३३ एषा बाह्मी स्थितिः पार्थ, म. भा., २२०

Ó

ऐश्वर्ययोगमेतन्मे, ब्र. पु., २०८ ऐहिकामुष्मिकान् कामान् , मा. पु., १७१

ओ

\*ओमिति बह्य ते, बौ., ३६ ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म, म. भा., २५७ ओषध्यः फलपाकान्ताः, मनु, १११

ओं

ओंकारसंज्ञं त्रिविधं, यो. याज्ञ., १९६ ओंकारेण तदा ह्यात्मो, विष्णु., १९९ ओंकारं पद्मनालेन, विष्णु., २०० ओंकारं प्रथमं कृत्वा, वा. पु., १८० अोंकारं यस्त्वभिध्यायेत्, विष्णु, १९८ ओंकारः प्रणवस्तारः, यो. याज्ञ., १९६ ओं तत्सिदिति निर्देशः, यो. याज्ञ., १९६ \*ओं भुवः तर्पयामि. बौ., ३६ \*ओं भुवः सावित्रीं, बौ., ३४ \*ओं भूः तर्पयामि, बौ., ३६ \*ओं भूः तर्पयामि, बौ., ३६ \*ओं भूः सावित्रीं, बौ., ३४ \*ओं भूः सावित्रीं, बौ., ३४ \*ओं स्वस्तर्पयामि, बौ., ३६

क

कट्टम्ललवणात्युष्ण, म. भा., १२८ कट्रैवरिौ यथाऽपक्के, याज्ञ., १३४ \*कणपिण्याकयावक, बौ., ५४ कणानां भक्षणो युक्तः, म. भा., १७५ कणं कदाचित् खादामि, म. भा., २२४ कण्टकैरिवतुन्नाङ्गः, वि. पु., ६८ कण्ठनालात्प्रस्तितं, म. भा., ७५ कण्ठे मुखे नासिकाये, मा. पु., १७३ कण्ड्यनेडिप चा शक्तः, वि. पु., ६८ कथं ते नास्ति निर्वेदो, म. भा., ७३ कथिबद्दर्शनादासां, म. भा., १७६ कथयन्तश्चमां नित्यं, म. भा., १६४ कथयन्ति मनुष्याणां, मा. पु., २५१ कथयामि यथाख्यातं, वि. पु., २०६ कथं स पुरुषः पार्थ, म. भा., ११९ कथ्यतां को भवानत्र, वि. पु., २३४ कथ्यतां मे द्विजश्रेष्ठ, वि. पु., २४२ कथ्यमानं तथाऽन्यस्य, दक्ष, २०८ कन्थां पवित्रं पुण्यं च, यम, ४५ कदन्नानि द्विजैतानि, वि. पु., २३९ कदाचिल्लभते प्रीतिं, म. भा., १२३ \*कन्दमूलफललवेणु, हा., २३ \*कन्दमूलफलशाक, बौ., २२

कपालवृक्षमूलानि, मनु, ४३ कम्बुग्रीवं सुविस्तीर्ण, वि. पु., २०५ करणैरन्वितस्यापि, याज्ञ., १३३ करोति किञ्चिदभ्यासात्, याज्ञ., १३० करोति पण्डितः स्वाम्य, वि. पु., ९३ करोति पुनरावृत्तिः, याज्ञ., २५९ कर्णनासाविचलनं, ब्रह्म. पु., २५३ कर्तव्यमिति निल्यानां, मा. पु., १४६ कर्तव्यानीति मे पार्थ, म. भा., १५४ कर्मजं बुद्धियुक्ता हि, म. भा., १५० कर्मजैर्बन्धनैर्बद्धाः, म. भा., १६६ कर्मणा जायते प्रेख, म. भा., १४५ कर्मणा बध्यते जन्तुः, म. भा., १४४ कर्मणां सचिकषीच, याज्ञ., १६१ कर्मणामिष्टदुष्टानां, मा. पु., १७१ कर्मणैव हि संसिद्धिं, म. भा., १५६ कर्मणो बन्धमाप्रोति, मा. पु., १४६ कर्मणः फलमाप्रोति, म. भा., १४५ कर्मणः सुकृतस्याहुः, म. भा., १२६ कर्मण्यामिप्रवृत्तोऽपि, म. भा., १५७ कर्मण्येवाधिकारस्ते, म. भा., १५० कर्मत्वेके प्रशंसन्ति, स. भा., १४५ कर्मनिष्ठां वदन्त्येके, म. भा., १४४ कर्मयोगं विना ज्ञानं, म. पु., १६१ कर्मवस्या गुणाश्चेते, वि. पु., २३३ कर्मविद्यामयावेतौ, म. भा., १४४ कर्मात्मात्वपरो योऽसौ, म. भा., ११४ कर्मिभ्यश्वाधिको योगी, म. भा., १६७ \*कर्मेन्द्रियबुद्धीन्द्रियाणां, हारी., ५३ कर्मेन्द्रियाणि पश्चेव, शङ्खः, ११२ कर्मेन्द्रियाणि संयम्य, म. भा., १४८ कर्मेन्द्रियैः कर्मयोगं, म. भा., १४८ कलत्रमित्रपुत्रात्म, वि. पु., ७२ कलेबरोऽप्यभोग्यं हि, वि. पु., ९३ कल्पक्षये पुनस्तानि, म. भा., १३९ कविं पुराणमनुशासितारं, म. भा-, २५७ कश्चित् कर्मापि कुर्वन्हि, म. भा., ७८ कश्चिदाराधनाकामः, विष्णु., १९९ \*कषायपाचनम्, देवल, १६८ कषायमोहविक्षेप, दक्ष, १८१ कषांयं पाचियत्वा तु, म. भा., ३१ कस्तस्यनागाश्वरथादिकोशैः, मा. पु., २३१ कस्तास्वहिफलच्छत्र, म. भा., ७७ कस्तृणां शमयेद्धोमैः, वृ. शा., ८० कस्यत्वं कस्य वा दुःखं, मा. पु., २३० कस्यैषा वाक् भवेत् सत्या, म. भा., ६४ काकः कपोतो गृश्रो वा, देवल, २४९ का ते प्रज्ञा कुतश्रेषा, म. भा., २२८ कानु प्रज्ञा श्रुतं वापि, म. भा., २२४ कां दिशं विद्यया यान्ति, म. भा., १४४ कांसिकस्य तु यत्पापं, च. पु., ६१ कांस्य भोजी यतिस्सर्वे, च. पु., ६१ कान्तः प्रसादः खरसौम्यता च,मा.पु., २११ काम एष क्रोध एषः, म. भा., ८३ कामः सर्वात्मना हेयो, मा. पु., ८२ कामकोधपरित्यागात्, हारी., २७ कामकोधभयद्वेष, वि. पु., ६७ कामकोधवियुक्तानां, म. भा., २२२ कामकोधोद्भवं वेगं, म. भा., २२२ कामकोघौ वशे यस्य, मनु, ४३ कामरूपेण कौन्तेय, म. भा., ८३ कामानुसारी पुरुषः, म. भा., ८२ काम्याः कियास्तथा कामान्, मा. पु., २१२ काम्यानां कर्मणां न्यासं, म. भा., १५४ कायक्लेशमयबैव, यो. याज्ञ., १४६ कायेन मनसा बुद्ध्या, म. भा., १५३ कारणं गुणसङ्गोऽस्य, म. भा., १३७ कारुण्येनाऽऽत्मनो मानं, म. भा., ९५ कार्पण्यदर्पमानौ च, म. भा., ७७ कार्यः श्रेयोऽर्थिना तौ हि, म. भा., ८२ कार्यकारणकर्तृत्वे, म. भा., १३७ कार्यकारणयुक्तासु, देवल, ९०

कार्यते ह्यवशः कर्म, म. भा., १४८ कार्यमित्येव यत्कर्म, म. भा., १५४ \*कार्याकार्यवाच्यावाच्यानि, हारीत., ८२ कालमेव प्रतीक्षेत, मनु, ४३ कालस्वरूपरूपं तत्, वि. पु., १०३ कालातीतं त्रिकालज्ञं, च. पु., १९२ काळेन महता राजन्, म. भा., १८७ कालेब्वेतेषु युज्जीत, मा. पु., १७७ \*काष्ठालाबुविदल, श. लि., ६० किं कर्तव्यमकर्तव्यं, वि. पु., ६८ किं कार्यं किमकार्यं वा, वि. पु., ६८ किं ते धनैः किं तव बन्धुमिर्वा, म. भा., ७३ किं पुनर्मूडभावेन, देवल, ९३ किं मया स सहोनत्वं, वि. पु., २३२ किं वक्ष्यतीति तत्रापि, वि. पु., २४० कि ज्ञीलः किं समाचारः, म. भा., २२७ किं श्रान्तोऽस्यल्पमध्वानं, वि. पु., २३२ किं हेतुमिर्वदत्येषा, वि. पु., २३५ किन्तु खभाव एवेषः, ब्र. पु., १३५ किञ्चित्परस्स्यात् तरिंमस्तु, मा. पु., १७३ किञ्चिदृष्टयैव यो दोषः, देवल, ८५ किमस्त्राद्वथवा मिष्टं, वि. पु., २४० किमु पादादिकं त्वं वै, वि. पु., २३६ किरीटकेयूरमुखैः, वि. पु., २०६ किरीटचारकेयूर, वि. पु., २०५ कुचादि पीनं पिशितं घनं तत्, मा. पु., ७६ कुटुम्बैः पञ्चभित्रीम, दक्ष, १८१ कुतः कुत्र क गन्तासि, वि. पु., २४० कुतश्चागम्यते ह्यत्र, वि. पु., २४० कुरु कर्मैंव तस्मात्वं, म. भा., १५१ कुर्याचित्तानुकारीणि, वि. पु., १७३ कुर्यात्ततोऽवयविनि, वि. पु., २०६ कुर्यादिद्वांस्तथा सक्तः, म. भा., १५६ कुर्वन्खचेतनाः कर्म, ब्र. पु., १३४ कुर्वन्त्यतिथिपूजार्थ, वा. पु., २५ कुवीत तज्जये यहां, मा. पु., १६८

कुर्वीत ब्रह्मणि तथा, वि. पु., १६८ कुर्वीत संस्थितिं सा तु, वि. पु., २०५ कुलबुद्धिवपुर्विद्या, देवल, ८९ कुछाचंकमणोत्थान, वि. पु., ६९ कृच्छ्रं वृत्तिमसंहार्यां, बो., २१ कृच्छ्रैर्वाsिप नयेत् कालं, शङ्खः., २७ कृतसन्ध्यस्ततो राविं, च. पु., ६१ कृतस्य कर्मणः स्वर्गे, म. भा., ७९ कृत्वा शान्तो भवेद्योगी, ब्र. पु., २०९ कृपणं विलपन्नातीं, म. भा., ४० कृमिर्हि कोशकारस्तु, म. भा., ७९ कृष्णपक्षे पिवन्त्येके, यम., २५ कृष्णस्यावच्छविच्छायः, ब्रह्म. पु., २५३ कृष्णसर्पोपबाधे तु, वा. पु., १७८ \*कृष्णाजिनोत्तरीयः, श. लि., २६ कृष्णाम्बरधरस्यामा, वा. पु., २५० कृष्णेच्छाकारिते तस्मिन्, वि. पु., १०७ कृष्णेश्व विकटेश्वैव, वा. पु., २५० कृप्तकेशनखरमश्रुः, मनु., ४४ केतनं चाडिभयोगं च, हारी., ५२ केन बन्धेन बढ़ोहं, वि. पु., ६८ केयूरवान् मकरकुण्डलवान् किरीटी. च. पु., १९२

\*केशरमश्रुलोमनखानि, बौ., ३३ कोऽधर्मः कश्चवै धर्मः, वि. पु., ६८ कोऽन्यं चैकेन नेतेण, याज्ञ., ११६ कोविदारकरज्जेषु, च. पु., ६१ कोऽहं त्वं चेति निपुणो, वि. पु., २३६ को हि नामश्रियं वाञ्छेत्, म. भा., ७७ कौपीनाच्छादनं वासः, च. पु., ४० \*कौपीनाच्छादनार्थं, गौ., ४८ \*कमात्ते सम्भवत्यचिः, याज्ञ., २५९ कमात्ते सम्भवन्तीह, याज्ञ., २६० \*कमात् मनुष्यतां, हारीत., ८२ कव्यादाः पक्षिणश्चैव, देवल, २४९

क्रियते न तथा भूरि, वि. पु., ७२ क्रियते सुखकर्तृत्वं, वि. पु., ७१ क्रियमाणै ने कम्पेच, म. भा., १८७ कुद्धयन्तं न प्रतिकुद्धयेत्, मनु, ४३ क्रोधमानमहास्कन्धो म. भा., ८१ \*कोधामिनामिभूतः, हारीत., ८२ कोधाद्भवति सम्मोहः, देवल. ९५ कोधो लोभश्व निन्दा च, म. भा., ८४ \*कोधो हि तमोरूपः, हारीत., ८२ क्रोशन्सभिमुखाभ्येति, वा. पु., २५० क्रेशकर्मविपाकैस्तु, विष्णु., १९८ क्रेशादुत्कान्तिमाप्नोति, वि. पु., ७० क्रेशाद्वा हृदि यहुःसं, देवल, ८७ क्रेशानां च क्ष्यकरं, वि. पु., १६५ क्रेशानिष्कान्तिमाप्रोति, वि. पु., ६८ क्रेशोऽधिकतरस्तेषां, म. भा., २०९ क्क कान्तिशोभासौरभ्यं, वि. पु., ११० कचिन्नोभयविश्रष्टः, म. भा., २४६ क निवासो भवान्विप्र, वि. पु., २३९ क्र निवासस्तवेत्युक्तं, वि. पु., २४० क यातं छत्रमित्येष, वि. पु., २३५ क वृक्षसंज्ञा याता स्यात्, वि. पु., २३५ क शरीरमशेषाणां, वि. पु., ११० क्षमया कोधमुच्छिन्दात्, म. भा., ९५ \*क्षारलवणमधुमांसानि, आप., १४ क्षिप्रमाचक्व मे ब्रह्मन्, म. भा., २२४ क्षीयन्ते चाऽस्यकर्माणि, ब्रह्मा. पु., १९४ क्षीरात् समुद्धृतं त्वाज्यं, त्र. पु., ९ क्षीरे क्षीरं जले तोयं, ब्र. पु., १० श्चत्क्षामकण्ठमायान्तं, वि. पु., २४१ क्षुतृष्णे देहधर्माख्ये, वि. पु., २४० क्षुतृष्णोपशमं तद्वत्, वि. पु., ७१ श्चयस्य तस्य भुक्तान्ने, वि. पु., २३९ क्षेत्रक्षेत्रज्ञयो ज्ञानं, म. भा., १३२ क्षेत्रं क्षेत्री तथा कृत्स्नं, म. भा., १३३ क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि, म. भा., १३२

क्षेमेणोपरमं मार्ग, म. भा., १६७ क्षौमं वा कुशसूत्रं वा, च. पु., ३९ क्षोभयामास सम्प्राप्तेः, वि. पु., १०३

ख

खण्डपादं दक्षिणतः, ब्रह्म. पु., २५६ खरोष्ट्रमिप चारोहेत्, देवल, २४९ खिन्नस्य धारणाभिस्तु; देवल, २५५ खेदयन्त्यर्जने काले, म. भा., ७७ खं सन्निवेशयेत् खेषु, मनु, २०१

ग

गङ्गायाः सिकताधाराः, विष्णु., ७२ गच्छन्ति चायान्ति च सन्ततास्तु, म. भा., ११९

गच्छत्यपानोर्वागेव, म. भा., १११ गच्छन्त्यपुनरावृत्तिं, म. भा., १५८ गच्छेत्प्राप्य क्षयं कृष्ण., ब्रह्म. पु., २५४ गजो योऽयमजो ब्रह्मन्, वि. पु., २४२ गण्डयोः पिठके रक्ते, वा. पु., २५१ गण्डे च पिटका रक्ताः, देवल, २४९ गतसङ्गस्य मुक्तस्य, म. भा., १५७ गन्धर्वयक्षदैत्याद्याः, वि. पु., २०३ गन्धादिषु समासक्तं, मा. पु., २१४ गर्भजन्मजराज्ञान, वि. पु., ६७ गर्भजन्मजराद्येषु, वि. पु., ७२ गर्भवासादि यावतु, वि. पु., ७० गर्भे विलीयते भूयो, वि. पु., ७१ गर्भोदकं समुद्राश्च, वि. पु., १०६ गायत्रीं वा यथाशक्ति, रृ. पु., ४० गायन्नथ व्रजेत्स्वप्ते, वा. पु., २५० \*गाईपत्येऽरणी, बौ., ३५ गाईपत्यो दक्षिणामिः, यो. याज्ञ., १९७ गीतज्ञो यदि गीतेन, याज्ञ, १८६ गुच्छगुलमं च विविधं, मनु., १११ गुडः फलादीनि तथा, वि. पु., २४०

गुणतो हृदि तान्कृत्वा, देवल, ८५ गुणप्रवाहपतितो, वि. पु., २३३ \*\*गुणप्रवृत्या मम किं तत्र तत्स्यः, मा.

पु., २३९ गुणव्यज्ञनसंभूतिः, वि. पु., १०४ गुणसाम्यात्ततस्तस्मात्, वि. पु., १०४ \*गुगसाम्यलक्षणमन्यक्तं, देवल, १०१ गुणसाम्यसमुद्रिक्तं, वि. पु., १०७ गुणसाम्ये ततस्तस्मिन् , वि. पु., १०३ गुणावर्तन्त इत्येवं, म. भा., २२० गुणेन्द्रियशरीरैश्च, ब्र. पु., २०८ गुरुस्तेहं ऋभुर्नाम, वि. पु., २४३ गृहक्षेत्रादिशाखश्च, मा. पु., ३ गृहमेधिषु चान्येषु, मनु, २८ गृहमेघी यदा परयेत्, यम, १२ गृहस्य उच्यते श्रेष्ठः, मनु, ६५ गृहीतं च मया किन्तु, वि. पु., २४४ गृहीत्वैतानि संयाति, म. भा., १२३ गृहीयाद्दक्षिणे हस्ते, नृ. पु., ३९ गृहीयान्मन्त्रतो विद्वान्, नृ. पु., ४० गेयमेतत्तदभ्यास, याज्ञ., १८६ \*गोदोहनमात्रमाकाङ्कोत्, बो., ५८ \*गोदोहनमात्रं स्थित्वा, देवल, ५९ प्रन्थिमिर्वा त्रिभिर्युक्तं, नृ. पु., ३९ प्रामादरण्यं निष्कम्य, मनु, १३ प्रामादाहृत्य वाश्रीयात्, मनु, २८ \*ग्रामान्ते देवगृहे, वसि., ५० प्रामान्ते वृक्षमूले वा, यम, ४५ \*प्रामे वा वसेत्, वसि, ५१ श्रीष्मे पञ्चतपास्तु स्यात्, मनु, २४ \*ग्लानो विविस्मः, देवल, १७० प्रैष्महै मन्तिकान्मासान्, मनु, ४४

घ

घ्राणेन चैव तान्सर्वान्, म. भा., २५९ घोषं न शृगुयात्कर्णे, देवल, २५० व्राता स्पर्शियता देही, ब्र. पु., २०८

चकस्वरूपञ्च मनो, वि. पु., २०६ \*चक्षुर्मनोवाक्, हारी., ५३ \*चक्षः श्रोत्रघ्राण, देवल, १०० चक्षुः श्रोत्रेषु मनसा, म. भा., ९६ चञ्चलं हि मनः कृष्ण, म. भा., १८३ चतुरङ्कुलैः प्रच्छाद्य, तृ. पु., ६१ चतुर्णां सिन्नकर्षेण, दक्ष., २०७ चतुर्थकालिको वा स्यात्, मनु, २४ चतुर्थमायुषो भागं, मनु, ३० चतुर्थमाश्रमं गच्छेत् , रृ. पु., ३९ चतुर्थश्चौपनिषदो, यम, २५ चतुर्दश विनश्यन्ति, विष्णु., ७२ चतुर्भिरिपचाप्येतैः, मनु, ६५ \*चतुर्मासान्तरं, देवल, ४९ चतुर्विधा भिक्षवस्तु, म. भा., ३२ चतुर्विशकमित्येतत्, यम, १०२ चतुर्विशतितत्वानि, शङ्खः, ११२ चरन्तं ब्राह्मणं कञ्चित्, म. भा., २२३ चराचरं जगत्सर्वे, नृ. पु., १९१ चरेन्माधुकरीं वृत्तिं, यम, ५७ चर्मकाशकुशैः कुर्यात्, वि. पु., २६ चर्मावनद्धं दुर्गन्धि, देवल, ११० चलत्यचेतनं शस्त्रं, ब्र. पु., १३४ चले चलः स्थिरे तिष्ठन् , ब्र. पु., १३५ चाक्षुषे दश कुर्वीत, यम, ६२ चातुर्मास्यकृताहारा, रामा., २५ चान्द्रायणविधानैर्वा, मनु, २४ चिकित्सितविधिर्द्धेषः, वा. पु., १७९ चित्तनाशकृदावर्त्त, मा. पु., २१३ चित्तमित्थं प्रवर्तन्ते, मा. पु., २१२ \*\*चित्रं देवानां, तै. स., ५८ चिद्र्यो विमलो व्यापी, ब्र. पु., २०८ चिन्तमानं हिनश्येति, (१) म. भा., ९६

चिन्तयेत्तन्मयो योगी, वि. पु., २०५ चिन्तयेत्परमं ब्रह्म, सा. पु., २१३ चिन्तयेद्वह्मन्हणं तं, वि. पु., २०५ चिन्तयेद्वह्मन्हणं तं, वि. पु., २०५ चिन्तयेद्वगवद्वृणं, वि. पु., २०६ चिन्तयोद्वगवद्वृणं, वि. पु., २०४ चिन्मात्रः सूर्यवद्श्रेयः, व्र. पु., १३५ चेतनस्तद्धिष्ठाता, व्र. पु., १३४ चेतनाधिष्ठितं सूक्ष्मं, विष्णु., २०० चेतसोतिकषायत्वात्, सा. पु., १०१ चेतसो ये तु तत्प्रश्नः, वि. पु., २०४ चेष्ठा तस्याऽप्रमेयस्य, वि. पु., २०४ चेतन्यबोधितस्यापि, व्र. पु., १३५ चोरसंसर्गदोषेण, व्र. पु., १३५

छ

छागो हरितमुख्येव, म. भा., ८८ \*छायांवेशः अवध्यानावेशः, देवल, २१६ छायां वा विकृतां पश्येत्, देवल, २४९ छायां वा विकृतां पश्येत्, देवल, २४९ छित्वेनं संशयं योग, म. भा., १५९ छिद्रं वासश्च कृष्णश्च, वा. पु., २५० छिन्नद्वेधायतात्मानः, म. भा., २२२ छिन्नो विद्याकुठारेण मा. पु., ३

ज

जगतामुपकाराय, वि. पु., २०४ जगाम स ऋमुः शिष्यं, वि. पु., २३८ \*जघन्यमनिवृत्तं चरेत्, गौ., ४८ जघन्यगुणवृत्तिस्थाः, म. मा., १२६ जङ्गमानां च सर्वेषां, म. मा., १९९ जङ्गमनां च सर्वेषां, म. मा., १५९ जटाश्च बिम्यालित्यं, मनु, १७ जनानामविवेकानां, वि. पु., २४५ जनैस्वकर्मस्तिमितात्मनिश्चयैः, वि. पु., १४९ जन्तोः प्रमीयमाणस्य, म. भा., ११५ जन्मदुःखान्यनेकानि, वि. पु., ६८

जनमबन्धविनिर्मुक्ताः, म. भा., १५० जन्मबुध्यादिरहितः, वि. पु., २३७ जन्ममृत्युजरान्याधि, देवल, २५५ जन्ममृत्युजराव्याधि, म. भा., १६२ जन्मान्तरशताभ्यस्ता, म. भा., ७४ जन्मान्तरैरभ्यसतः, वि. पु., २४७ जन्मवृद्धिक्षयैर्नित्यं, मनु, २०१ जपध्यानेतिहासेषु, रृ. पु., ६१ जयेत मृत्युयोगेन, ब्रह्म. पु., २५४ जराजर्जरदेहश्च, वि. यु., ६९ जरहौरिव सस्येषु, म. भा., ७४ जरयाचाभिभवनं, मनु, ६३ जराशोकसमाविष्टं, देवल, ११० जलप्रवेशादिप वा, मा. पु., २५१ जलबिन्दुर्यथा लोक, म. भा., १८४ जलात्प्रसूता जगती, म. भा., १०८ जलेचेन्द्रधनुर्वापि, देवल, २४९ जायत्खप्रसुषुप्तानि, विष्णु., १९९ जायत्खप्रसुषुप्तेश्व, ब्र. पु., १३६ जातमात्रश्च म्रियते, वि. पु., ७१ जातिरूपवयोवृत्त, याज्ञ., ११६ जानाम्यहं यथा ब्रह्मन्, वि. पु., २४२ जानुभ्यां तु महाभागान्, म. भा., २५९ जायते दन्तवर्ष च, वा. पु., २५० जायमानः पुरीषासङ्, वि. पु., ६७ जितेन्द्रियेन्द्रियप्रामः, दक्ष, १८२ \*\*जितो येनेन्द्रियग्रामः, १८२ जितां जितासनो भूमिं, मा. पु., १७२ जितात्मनः प्रशान्तस्य, म. भा., ९९ जिज्ञासुरपि योगस्य, म. भा., २४७ जिह्नाववीलहिमति, वि. पु., २३५ जिह्नायां पीड्यमानायां, विष्णु., १९८ जिह्नोपस्थनिमित्तं हि, म. मा., ७५ जीवसंज्ञोन्तरातमाऽन्यः, मनु, ११३ जीवः किं लक्षणस्तत्रे, म. भा., ११४ जीवस्तु देहान्तरगः प्रयाति, म. भा., ११८ जीवभूतां महाबाहो, म. भा., १३८ जीवितं मृत्युरभ्येति, म. भा., ८८ जीवेत्र्यहं तु विप्रस्सन्, देवल, २४९ जीर्णान चैव वासांसि, मनु, २३ जीर्यन्ति जीर्यतः केशा, म. भा., ८८ जीर्यते जीर्यतः सर्व, म. भा., ८८ जुषम्रजोगुणं तत्र, वि. पु., १०६ जैगीषव्यस्य संवादं, म. भा., २२७ जैगीषव्यं महाप्राञ्चं, म. भा., २२७ जोष्येत्सर्वकर्माणि, म. भा., १५६

## গ্ল

ज्ञातामृतं परं गुह्यं, चृ. पु., १९१ ज्ञानुमिच्छाम्यहं कोत्र, वि. पु., २४२ ज्ञात्वैतत् ध्रुवमचलं स चैकरूपं, वि. पु., १४२ ज्ञानकर्मीपयोगित्व, ठ., २ ज्ञानकर्मसमायोगात्, यो. याज्ञ., १४६ ज्ञानकर्मसमायोगात्, यो. याज्ञ., १४९ ज्ञानदग्धेस्तथा कृत्स्रैः, म. भा., १५९ ज्ञाननिष्ठां वदन्त्येके, म. भा., १४४ ज्ञानपूर्वी वियोगो यो, मा. पु., ५ ज्ञानमावृत्यतु तमः, म. भा., १२५ ज्ञानमुत्पद्यते पुंसां, म. भा., १४८ ज्ञानमुत्पद्यते पुंसां, म. भा., १६० ज्ञानमेतन्मया प्राप्तं, मा. पु , १४५ ज्ञानयोगेन सांख्यानां, म. भा., १४७ ज्ञानविज्ञानतृप्तात्मा, म. भा., १८८ ज्ञानद्वेषादसामध्यति, देवल, ८५ ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि, म. भा., १५९ ज्ञानात् कालात्ययात् धर्मात्, देवल, ८६ ज्ञानात् कैवल्यमाप्रोति, म. भा., ८ ज्ञानादेव च वैराग्यं, म. भा., ६६ ज्ञानानां बहुता येयं, मा. पु., २१० ज्ञानेन तु तदज्ञानं, म. भा., १५८ ज्ञानं यदा तदा विद्यात्, म. भा., १२५ ज्ञानं लब्ब्बाडपरां शानित म. भा., १५९

ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञानगम्यं, विष्णु., १९०
ज्ञानं विद्युदं विमलं विशोक, वि. पु., १४२
ज्ञानं प्रधानं न तु कर्महीनं, थो. याज्ञ., १४६
ज्ञानस्वरूपो भगवान् यतोसौ, वि. पु., १४१
ज्ञानस्वरूपमस्विलं, वि. पु., १४०
ज्ञेयस्सनित्यसन्यासी, म. भा., १५२
ज्ञेया जाप्रदवस्था च, ब्र. पु., १३६
ज्ञेयं चारण्यकमहं, याज्ञ., ६२
ज्योतिकत्यचते वायुः, वि. पु., १०४
ज्योतिश्वापि विक्वाणं, वि. पु., १०४
ज्योतिषामि तज्योतिः, विष्णु., १९०
ज्योतिषामि विष्णुः भुवनानि विष्णुः, वि. पु., १४१
ज्योतींष्यि विष्णुः भुवनानि विष्णुः, वि. पु., १४९
ज्योतींष्यि विष्णुः भुवनानि विष्णुः, वि. पु., १४९
ज्योतींष्यपि यथाकालम्, स. सा., २२४
ज्वरश्च जायते सद्यः, सा. पु., १७७

त

तच मूर्त हरेरूपं, वि. पु., २०५ तच विष्णोः परं रूपं, वि. पु., २०३ तच सर्विमिदं विश्वं, वि. पु., २०४ तच्छूयतासनाधारा, वि. पु., २०५ तञ्ज्ञेयं विदुषा सर्व, मनु, १२७ तत एव च विस्तारं, स. भा., २२१ ततश्च यातनादेहं, वि. पु., ७० ततस्ततः समादाय, मा. पु., ९१ ततो ध्येयः स्थितो योऽसौ, याज्ञ., १९४ ततो निर्वर्त्य तत्पात्रं, रृ. पु., ६१ \*ततोऽपोवायुमाकाश, आप, १४ \*ततो मूलैः फलैः, आप., १४ \*ततो मूलैः फलैः, आप., १५ ततो वायुर्विकारेण, वि. पु., १०४ ततो वै हृदयग्रनिंथ, म. भा., १२२ ततोऽस्य जायते तीवा, म. भा., ७५ ततोऽस्य नश्यते प्रज्ञा, म. भा., ८४ ततोहमिति कुत्रैतां, वि. पु., २३५ ततो हि शैलाब्यिथरादिमेदात्, वि. पु., १४१ ततस्तु तत्परं ब्रह्म, वि. पु., १०३ ततस्त्यक्त्वा भयं सर्वे, मा. पु., २५६ ततः श्चुत्सम्भवाभावात्, वि. पु., २४० ततः परं क्षेत्रविदो वदन्ति, म. भा., ११४ ततः परमनिर्वाणं, मा. पु., २५६ ततः प्रभृति पुत्रायैः, च. पु., ३९ ततः प्रयाणकाले हि, ब्रह्मा. पु., १२२ ततः पापादधः प्राप्तिः, म. भा., ८४ ततः शङ्खगदाचक, वि. पु., २०६ ततस्ततो नियम्यैतत्, म. भा., १८२ \*ततः समस्तया व्यस्तया, बौ., ३४ ततः स्थूलं हरेरूपं, वि. पु., २०३ तत्कथ्यतां कदन्नेषु, वि. पु., २३८ तत्कथ्यतां महाभाग, वि. पु., २४२ तत्कर्मणामनुष्ठानं, याज्ञ., १६१ तत्कर्म यन्नबन्धाय, वि. पु., २४४ तत्क्षणेऽप्यनुभूतानां, वि. पु., ६९ तत्त्रसादात् परां शानित, म. भा., १६३ तत्प्रप्तिहेतुर्ज्ञानं च, वि. पु., ७२ \*तत्र ऊर्ध्वं नामेर्गतो, देवल., १७० \*तत्र घोरां निरयप्रायां हारीत., ८२ तत्र चान्द्रमसं ज्योतिः, म. मा., २६१ तत्र तं बुद्धसंयोगं, म. भा., २४७ तत्र त्वमहमप्यत्र, वि. पु., २३३ \*तत्र पचमानकाः पञ्चविधाः, बौ., २२ \*तत्र प्रकृतिषु बन्धो, देवल, १२४ तत्र प्रयाता गच्छन्ति, म. भा., २६१ \*तत्र मोहरागद्वेषमान, देवल, ८४ \*तत्र मौने युक्तस्त्रेविद्य, बौ., ५४ तत्र यत् प्रीतिसंयुक्तं, मनु, १२६ तत्र यः परमात्माहि, म. भा., ११४ \*तत्रऽव्यक्तादिभिरष्टभिर्बन्धः, देवल, १२४ तत्र सक्तस्तु पुरुषः, ब्र. पु., १३७ तत्र सत्वं निर्मलत्वात्, म. भा., १२५ \*तत्र सर्वारण्यकानाम, बौ., २२ \*तत्र सर्वासां प्रजानां, हारीत., ८२

\*तत्र सांख्यानामेका, देवल, १०० तत्रस्थान् पुरुषोभ्येत्य, याज्ञ., २५१ \*तत्र खशरीरत्वमणिमा, देवल, २१६ तत्रात्माहि स्वयं किञ्चित्, याज्ञ., १३० **\*तत्राप्यसमर्थो भगवन्तं, विष्णु., १८९** तत्राऽव्यक्तस्वरूपोसौ, वि. पु., १०६ तत्राऽशक्ता निबध्यन्ते, म. भा., १६६ तत्राऽऽसीनः प्रसन्नात्मा, यम., ४२ \*तत्रेन्द्रावसिक्ता नाम, बौ., २२ ततीकांग्रं मनः कृत्वा, म. भा., १७९ तत्रैव तावद्युज्जीत, मा. पु., २५६ तत्रैवावसथे स्थित्वा, मा. पु., २५६ \*तत्रोन्मज्जकानाम, बौ., २२ \*तत्वं जिज्ञासं येनभूयात्रभूयः, म. भा., ६३ तत्वस्मृतेरुपस्थानात्, याज्ञ., १६१ तत्सन्तु चेतस्यथवापि देहे, मा. पु., २३१ तत्सर्वं कथ्यतां विद्वन्, वि. पु., २३४ तत्सर्व सर्वभूतेश, वि. पु., २०७ तत्सुखं सात्विकं प्रोक्तं, म. भा., १२९ तत्सक्ष्मत्वादनिर्देश्यं, दक्ष., २०८ तत्संयोगानमनो गुप्ते, देवल, ९४ तत्स्वभावं तदालोक्य, मा. पु., २५६ त स्वयं योगसंसिद्धः, म. भा., १५९ तथाक्षिरोगातीसार, वि. पु., ६६ तथा च देवमुपशान्तेन, म. भा., १८१ तथा च ममताखक्ते, मा. पु., २३० तथा चित्तस्थितो विष्णुः, वि. पु., २०४ तथा तस्मिन् क्षीणपुण्यं मनुष्यं, म. भा., ८० तथात्मरतिरेकस्थः, वा. पु., १८० तथात्मानं तु तं विद्धि, शङ्खाः, १९२ तथाऽऽत्मा साम्यमभ्येति, मा. पु., ९ तथाऽऽत्मैकोप्यनेकश्च, याज्ञ., १३१ तथा त्यजिनमं देहं, मनु, २५८ तथा त्वमि धर्मज्ञ, वि. पु., २४३ तथा देहान्तरप्राप्तिः, म. भा., ११९ तथा द्वन्द्वरनेकेश्व, ब्र. पु., १३६

तथान्यच नृपेत्थं तत्, वि. पु., २३६ तथान्यजन्तुभिर्भूप, वि. पु., २३३ तथापि द्विविधं ध्यानं, म. भा., १७५ तथापि पुंसां भाग्यानि, वि. पु., २४५ तथापि भाव्यमेवैतत्, वि. पु., २४५ तथापि वाङ् नाहमेतत्, वि. पु., २३५ तथाप्यनुदितं तृष्णा, वि. पु., ८८ तथा प्रलीनस्तमसि, म. भा., १२५ तथा मृत्युमुपादाय, ब्रह्म. पु., २५३ तथावस्थायभेदाश्व, व्र. पु., १३६ तथाऽविपक्ककरण, याज्ञ., १३४ तथावै योगयुक्तस्य, मा. पु., १७२ तथा शरीराणि विहाय जीर्णा, म. भा., १२० तथा सर्वाणि भूतानि, म. भा., १३९ तथा सुबाहुः स च काशिपोऽहं, मा. पु., २३१ तथेत्युक्तो निदाघेन, वि. पु., २४१ तथेन्द्रियगतो दोषः, बृह., १७० तथेन्द्रियाणां दह्यन्ते, मनु, ६३ तथैव च सहस्रांश, ब्रह्म. पु., २५३ तथैव ज्ञानकर्मभ्यां, नृ. पु., १९५ तथैव ध्रवमिखाहुः, बह्म. पु., २५२ \*\*तथैव भूतसद्भावं, मा. पु., २३० तथैव योगी छन्देन, मा. पु., १७१ तथैव वागुरां भित्वा, म. भा., १६६ तथैवाप्सु रसं सूक्ष्मं, मा. पु., २१३ तथैवाश्रमिणः सर्वे, मनु, ६५ तथैवोत्तरमाणस्य, म. भा., १८७ तथोदरसना दान्ता, रामा., २५ तदक्षरं सदाध्यायेत्, विष्णु., १९८ तदनं रसरूपेण, याज्ञ., १३० तदर्थ कर्म कौन्तेय, म. भा., १४८ तदर्थं प्रणवो जप्यो, विष्णु., १९८ \*तदहरेव सन्यसेत्, श. लि., ३१ तदहर्जातसंभावां, बो., २१ तदहं च न पश्यामि, वि. पु., २४४ तदस्य लिविधस्यापि, वि. पु., ७२

तदस्य हरति प्रज्ञां, म. भा., ९९ तदाख्यस्तन्मयो भावी, मा. पु., ९ तदा तच्छरीरं प्रजहाति बालं, ब्रह्म. पु., २५२ तदा पीवानसीतीत्थं, वि. पु., २३३ तदा प्रकृतिमापन्नं, म. भा., १८८ तदाराधनसिद्धयर्थं, विष्णु., १९९ तदावर्त्तप्रतीकारं, वा. पु., १७८ तदाऽशोच्येषु भूतेषु, वि. पु., ८६ तदा संविदिति ख्याता, मा. पु., १७२ तदा संसारपान्थस्य, वि. पु., ४ तदा हि को भवान्कोहं, वि. पु., २३५ तदा हि सङ्कल्पतरोः फलानि, वि. पु., १४१ तदिदमनुनिशम्य विप्रपातं, म. भा., २२७ तदुभयमपि लक्ष्यिचवाऽहं, म. भा., २२६ तदेकावयवं देवं, वि. पु., २०६ तदेतत्कथितं राजन्, वि. पु., १६५ तदेतदुपतिष्ठन्ते, वि. पु., २४३ तदेतदवगम्याहं, वि. पु., २४५ तदेतद्भवता ज्ञात्वा, वि. पु., २४१ तदेभिरलमत्यर्थं, वि. पु., २४४ तदेव च यथा स्रोतो, म. मा., २१७ \*तदेव तदपवर्गमिच्छन्, हारी., ४२ तदेवत्वं समाचक्ष्व, वि. पु., २४३ तदेव दुःखबृक्षस्य, वि. पु., ७१ तदेशोहमयं चान्यो, वि. पु., २३५ तदोत्तमविदांलोकान्, म. भा., १२५ तद्धेतुः पल्लबोपेतः, ल., १ तद्धयानं प्रथमेरङ्गेः, म. भा., १७५ तद्बदयस्तदात्मानः, म. भा., १५८ तद्भावभावनापन्न, वि. पु., ६ तद्रजो प्रतिघं विद्यात्, सनु, १२६ तद्रपप्रत्ययायैक, म. भा., १७५ तद्र्पं विश्वरूपस्य, वि. पु., २०४ तद्वत्कामा यं प्रविशन्ति सर्वे, म. भा., २२० तद्वच्छरीरोदरपाणिपाद, म. भा., ११७ तद्वंद्भतेषु भूतात्मा, म. भा., ११८

तद्वयोगबलं लब्ध्वा, म. भा., २१७ तद्वचिरुद्धपवनः, मा. पु., १७१ तद्वत्सुबुद्धिस्स सदिन्द्रियत्वात् , म. भा., ११८ तद्विद्धि प्रणिपातेन, म. भा., १५८ तद्विश्वरूपरूपं वै, वि. पु., २०४ \*\*तद्दैतत्पश्यकृषिः, ब्र. उ., ६२ तन्तुकारणपक्ष्मोघैः, त्रि. पु., ७१ तिचवधाति कौन्तेय, म. भा., १२५ तन्मनाश्चात्मना भूत्वा, मा. पु., २५६ तन्मनासमता लम्बी, वि. पु., २४१ \*\*तन्मात्रावस्थिते सूक्ष्मे, मा. पु., २३० तन्मात्रादीन्यहङ्कारा, याज्ञ., १०२ \*तन्मात्राणि द्विविधानि, देवल, १०० तन्मात्राण्यविशेषाणि, वि. पु., १०५ \*तन्मात्रेभ्यो विशेषाः, देवल, १०१ तपश्चरंश्रोमतरं, मनु, २४ तपसश्चरणैश्वोमैः, ब्र. पु., १६० तपसा कल्मषं हन्ति, ब्र. पु., १६० तपसा सर्वमाप्नोति, हारी., २७ तपसा सर्वमाप्रोति, हारी., २७ तपस्विभ्योऽधिको योगी, म. भा., १६७ तपो जपैः क्रशीभूताः, दक्ष., ५६ तपो दानं तपो यज्ञः, हारी., २७ तपोपवासपूर्व च, मा. पु., २१२ तपो विद्या च विप्रस्य, ब्र. पु., १६० तपो हि यस्सेवति काननस्थो, च. पु., ११ तमसा बहुरूपेण, मनु, १११ तमसा संवृते ज्ञाने, ब्रह्मा. पु., १२३ तमसो लक्षणं कामो, मनु, १२७ तमस्येतानि जायन्ते, म. भा., १२५ तमस्त्वज्ञानजं विद्धि, म. भा., १२५ तमेव शरणं गच्छ, म. भा., १६३ तमेव सर्वपापेभ्यो, म. भा., ८८ तमो मनसि संस्टज्य, म. भा., १८३ तमो महान् श्वभ्रमिवोपनीयसे, म. भा., ७३ तमः कान्तारमध्वानं, म. भा., ७३

तया तिरोहितत्वाच, वि. पु., ११३ \*तयोरभ्युदयः, देवल, १६५ तयोस्तु कर्मसन्यासात्, म. भा., १५२ तवोपदेशदानाय, वि. पु., २४३ तस्थुषं परमं तत्वं, म. भा., २०३ तस्मात्कर्म न कुर्वन्ति, म. भा., १४४ तस्मात्कालात्समारभ्य, ब्र. पु., २०९ तस्मात्की टोडपि जन्तूनां, देवल, ११० तस्मात्तत्प्राप्तये यतः, वि. पु., ७२ तस्मात् सन्तोषमेवेह, म. भा., ८९ \*तरमात्सर्वमेवक्षरं, विष्णु., १९० तस्मात्सर्वेषु कालेषु, म. भा., २६१ तस्मात्सर्वेषु कालेषु, म. भा., २५६ तस्मात्समस्तशक्तीनां, वि. पु., २०५ तस्मातु लोभसञ्जातां, देवल, ८७ तस्मादज्ञानिनां दुःखं, वि. पु., ६९ तस्मादज्ञानसंभूतं, म. भा., १५९ तस्मादसक्तः सततं, म. भा., १५६ तस्मादस्तिपरो देहात्, याज्ञ., ११७ तस्मादुपेयं परमं पवित्रं, म. भा., ४ तस्मादुत्पद्यते प्राणः, विष्णु., २०१ तस्मादेतानहं त्यका, वि. पु., ८८ तस्मादोमित्युदाहृत्य, यो. याज्ञ., १९६ तस्मादोमिति पूर्वन्तु, विष्णु., १९९ तस्माद्धरीह सर्वेषु, देवल, ९४ तस्माद्भिक्षः प्रवृत्तेषु, हारी., ५२ तस्मायतेत धर्माय, वि. पु., २४५ तस्माद्युक्तः सदा योगी, मा. पु., १७१ तस्माद्योगपरो भूत्वा, चृ. पु., १९४ तस्माद्योगाय युज्यस्व, म. भा., १५० तस्मात् द्वयोरेव भवेतु सिद्धिः, यो. याज्ञ., 988

तस्माद्विदित्वा सूक्ष्माणि, मा. पु., २१४ तस्मात् विदूर्गां चिन्तां, देवल, ९४ तस्माद्वैकल्यमासाद्य, म. भा., ८८ \*तस्मान्न श्वश्व, श. लि., ३१ तस्माचिव्यानमृतेऽस्ति किचित्, वि. पु., १४१ तस्मान्नारद सर्वेशं, नृ. पु., १९१ तस्मानमेडरिर्न च मेऽस्ति दुःखं, मा. पु., २३१ तस्मात्पक्षकषायेन, दक्ष., ४१ तस्मात्पुरुष इत्येवं, विष्णु., १९० तस्मात्प्राकृतसंज्ञोऽयं. वि. पु., १०३ तस्मात्वमिन्द्रियाण्यादौ, म. भा., ८४ तस्मिन्नण्डेऽभवद्वित्र, वि. पु., १०६ तस्मिस्तस्मिन् लये सूक्ष्मे, मा. पु., २१४ तस्मिस्तस्मिस्तु तन्मात्रात्, वि. पु., १०५ तसिंमस्तिसम् समासिकं, मा. पु., २१४ तसिंमस्ताविश्वबोद्धव्यो, विष्णु., २०० तस्य च मात्रास्तिस्रो व्यक्ताः, यो. याज्ञ., १९६ तस्य चाऽज्ञानमाधारः, म. भा., ८१ तस्य तत्पूर्वसंरुद्धं, म. भा., १८४ \*तस्य द्वंद्वद्रव्याणामेके, आप., १४ तस्य प्रकृतिलीनस्य, विष्णु., १९९ तस्य प्रमाणं वक्ष्यामि, मा. पु., १७० \*तस्य प्राणो गाईपत्यो, बो., ५८ तस्य भागे तथैवाहो, सा. पु., २५६ तस्य भारं विभुर्धत्ते, ब्र. पु., १३५ तस्य मुक्तिं निबंधाति, नृ. पु., १९१ तस्य विष्णोः प्रसादेन, च. पु., १९१ तस्य शिष्यो निदाघोऽभूत्, वि. पु., २३८ तस्य सर्वेभ्यो भूतेभ्यो, हारी., ५३ तस्यात्मपरदेहेषु, वि. पु., २३७ तस्याऽनुशयमूलस्य, म. भा., ८१ तस्यापि शतिमाङ्गागात्, शङ्खः, ११२ तस्याऽपि सर्वभूतेभ्यो, वसि., ३१ तस्या ब्रह्मणि संयोगो, वि. पु., ५ तस्या ब्रह्मणि संयोगः, वि. पु., १६५ \*तस्यारण्यमाच्छादनं, आप., १४ \*तस्यारण्येनैवात ऊर्ध्व, आप., १५ \*तस्याऽसंकल्पो, हारीत., ८१ तस्याहं न प्रणक्यामि, म. भा., १८२ तस्याहं न प्रणस्यामि, म. भा., २२२

तस्याहं निग्रहं मन्ये, म. भा., १८३ तस्याहं सुलभः पार्थ, म. भा., २५७ तस्यैतदात्मजं सर्व, याज्ञ., १३० तस्यै तस्यै तथा सम्यक्, यम, १८ तस्यैव कल्पनाहीन, म. भा., १०५ \*तस्यैवातमा पदवित्तं, बौ., ३३ तस्योङ्कारः परंनाम, विष्णु., १९९ तातेति किश्चित्तनयेति किश्चित्, मा. पु., १२१ ताननादियमाणस्तु, म. भा., ९६ तानि सर्वाणि संयम्य, म. भा., ९८ तानेवचावजानाति, मा. पु., २५१ तान्येव खळु काम्यानि, म. भा., ७६ तापत्रयेणाभिहतं, वि. पु., ८६ तापसेष्वेव विशेषु, मनु, २८ तापेन महता व्याप्तः, वि. पु., ७० तापो द्विजवर श्रेष्टैः, वि. पु., ६७ ताभ्यां चाप्यधिको भक्ष्यो, मनु, ९८ तामहं सम्प्रवक्ष्यामि, म. भा., २२८ तारा नक्षत्रसंचारैः, याज्ञ., ११७ तालज्ञश्चाप्रयासेन, याज्ञ., १८६ तालत्रयमपि तज्ज्ञां, यो. याज्ञः, १७१ ताल्लस्थाचलजिह्नश्च, याज्ञ., १८० तावतोऽस्य निरवन्यन्ते, म. भा., ७९ तावद्भयस्य मेतव्यं, देवल, ९३ तावद्यावद् हडी भूता, वि. पु., २०५ तावप्येतेन मार्गेण, म. भा., १६७ तासां सर्वे वाङ्मयं तु, यो. याज्ञ., १९७ तिस्रो मात्रा लयं यान्ति, विष्णु., १९७ तिस्नः सार्द्धाः तथा मात्राः, विष्णु., २०० तर्ये प्राणे तथादित्ये, यो. याज्ञ., १९७ तुर्ये तु परमात्मानं, ब्र. पु., १३६ तुल्यजातिवयोरूपान्, म. भा., ७३ तुल्यप्रभावस्तु यदा, मा. पु., १७२ तुल्यप्रियाप्रियो धीरः, म. भा., २२० तुषारो बुद्धदः फेनः, ब्र. पु., १३७ तृतीयमायुषो भाग, यम, १२

तृतीयेयं समाख्याता, म. भा., १४४ तृणादि चतुरास्यान्तं, तृ. पु., १९१ त्रिवतमनियतं मनो नियन्तुं, म. भा., २२६ तृष्णाखनिरगाधेयं, म. भा., ८९ तृष्णहि सर्वपापिष्ठा, म. भा., ८८ तेजोऽप्रिश्चतथाक्रोधः, म. भा., १११ तेजो मध्ये स्थितं सत्वं, शङ्खः, १९३ तेजोमयं परयति वीतशोको, शङ्खः, १९३ तेजः क्षमा वृतिः शौचं, म. भा., १६३ तेन ते देहजातानि, म. भा., १४५ तेन देवशरीराणि, याज्ञ., २५८ तेन बद्धस्य वै बन्धो, ब्र. पु., ८ तेनाग्रेसर्वमेवाऽसीत्, वि. पु., १०२ \*तेनातिदूरस्थानपि, देवल, २१६ तेनास्य क्षरति प्रज्ञा, मनु, ९७ तेनैव सदशी वृत्तिः, बो., २१ तेऽपि कालेन हीयन्ते, विष्णु., ७३ ते प्राप्नुत्रन्ति मामेव, म. भा., २०९ तेभ्यस्तेभ्यश्च कर्मभ्य, मा. पु., २१२ ते यस्मै स्रृहयन्ति लब्धपरमानन्दास्सनन्दा-

\*तेषामणिमा महिमा, देवल, २१६ तेषामहं समुद्धत्तां, म. भा., २०९ तेषामद्धिः स्मृतं शौचं, मन्ज, ६० तेषामद्धिः स्मृतं शौचं, मन्ज, ६० तेषामादिखवज्ञानं, म. भा., १५८ \*तेषामुत्तर उत्तरस्यंयोगः, आप., १४ तेषामुत्तर उत्तरस्यंयोगः, आप., १४ तेषामेवानुकम्पार्थं, म. भा., १६४ \*तेषामेश्वर्यावाप्तियुक्त्या, देवल, ८ तेषां च त्रिविधोमोह, देवल, ८४ तेषां चिकित्सां वस्थामि, वा. पु., १०८ \*तेषां त्रिविधो मूर्तिविशेषो, देवल, १०९ \*तेषां मनोबुद्धयहङ्काराः, देवल, १०० \*तेषां यमनियमलक्षणेन, देवल, १६८ तेषां सततयुक्तानां, म. भा., १६४ तेषां स्नात्वा विशुद्धवर्थं, मनु, ६३ तेषु सक्तरतो लोको, म. भा., ७६ तेष्विन्द्रियेषु प्रहतेषु पश्चात्, स. भा., ११८

तैजसानीन्द्रियाण्याहुः, वि. पु., १०५ तैरेव प्रन्थितं शिक्यं, चृ. पु., ३९ तैल्पूर्णं यथा पात्रं, स. भा., १८७ तोयवन्मृगतृष्णास्तु, ब्र. पु., १३५ \*तोयाहाराः केवल, बौ., २२ तं तमेवैति कौन्तेय, म. भा., २५६ \*तं प्राप्य मुक्तो भवति, विष्णु., १९० तं भुक्तवन्तिसच्छातः, वि. पु., २३९ तं विद्यादुःखसंयोग, म. भा., १८८ तं वेद्यममलं विष्णुं, चृ. पु., १९२ तं वे विदित्वा न बिमेति मृत्योः, शङ्खः,

तं सर्वहद्भतं विष्णुं, च. पु., १९२ त्यक्तवा कर्मफलासङ्गं, म. भा., १५७ सक्ता कलेबरं ध्यायन्, देवल, २५५ त्यक्तवा कामं च मोहं च, म. भा., ११ खक्ता भयं विषादं च, देवल, २५५ त्यक्तवा सर्वविकल्पांस्तु, ब्र. पु., २०९ खक्तोङ्कारमयो योगी, देवल, २५५ त्यज धर्मानधर्म च, छागलेय, ५५ खज धर्ममधर्म च, म. भा., ५५ त्यज धर्ममसंकल्पात्, म. भा., ५५ खजेदाश्वयुजे मासि, मनु, २३ लागः परिमहाणां च, याज्ञ., १६१ त्यागप्रसादतीक्ष्णेन, म. भा., ८१ त्यागस्य च हृषीकेश, म. मा., १५४ त्यागाच व्यसनादीनां, देवल, ९४ त्यागी सत्वसमाविष्टो, म. भा., १५५ त्यागो हि पुरुषव्याघ्र, म. भा., १५४ त्याज्यं दोषवदित्येके, म. भा., १५४ त्रयाणामपि चैतेषां, मनु, १२७ त्रयाणामपि चैतेषां, मनु, १२७

त्रयो प्रामाः समाख्याताः, दक्ष., ५५ त्रिकालं नाभियुज्जीत, म. भा., १७७ त्रिगुणाभिस्तुमात्राभिः, मा. पु., १७१ त्रिगुणं तज्जगद्योनिः, वि. पु., १०२ त्रिद्काशश्वाससफतु, वि. पु., ६६ \*त्रिदण्डकुण्डली, श. लि., ४७ त्रिदण्डमेतिनिक्षिप्य, मनु, ४३ लिदण्डव्यपदेशेन, दक्ष., ४१ \*तिदण्डी वा, बौ., ३६ त्रिदण्डं वैणवं सौम्यं, तृ. पु., ३९ त्रिप्रकारं विदित्वा तु, यो. याज्ञ., **१**९७ तिबह्म च त्र्यवस्थानं, यो. याज्ञ., १९६ त्रिभावभावनातीतो, वि. पु., २०५ विभिरेतैर्भवत्येव, देवल, **९४** विभिर्गुणमयैभिवैः, म. भा., १३९ त्निविधस्य**पि** दुःखस्य, मा. पु., २३० त्रिविघोऽयमहङ्कारो, त्रि. पु., १०४ \*ित्रविधः प्राणायामः, देवल, १७० \*लिषत्याहि देवा इति, बौ., ३५ तिषु धामसु यद्भोज्यं, विष्णु., २०० विंशत परान् विंशदपरान्, दक्ष., ४० **बिः पठेदायतप्राणः**, बृह., १६९ \*लेतां श्रावणकं वाग्निमाधाय, हा., २२ त्वक् चक्षुर्नासिकाजिह्ना, वि. पु., १०५ त्वङ्मांसं च तथास्थीनि, म. भा., १११ \*\*त्वचोवघाते तां वाचि, वा. पु., १७८ त्वदन्यस्संशयस्यास्य, म. भा., २४६ त्वयोढा शिबिका चेति, वि. पु., २३२ त्वय्यस्ति भगवान्विष्णुः, वि. पु., २४४ त्वं कञ्चके शीर्यमाणे निजेऽस्मिन्, म. पु., १२१

तं किमेतच्छिरः किन्तु, वि. पु., २३६ तं चान्ये च न च त्वं तं, वि. पु., २४० तं राजवद्भिजश्रेष्ठ, वि. पु., २४३ त्वं राजा शिबिका चेयं, वि. पु., २३५ त्वं राजा सर्वेलोकस्य, वि. पु., २३६ द

दक्षिणाक्षिमुखे विष्णोः, विष्णु., २०० दक्षिणाभिस्तृतीयेन, ब्रह्मा. पु., १२४ दग्धदोषं द्वितीयेन, मा. पु., ९ दग्धमेवानुदहति, म. भा., ९० \*दण्डपवित्रपाणि, श. लि., ४७ दत्वा श्राद्धऋषिभ्यश्च, नृ. पु., ३९ ददामि बुद्धियोगं तं, म. भा., १६४ दन्तोॡखलिनश्चैव, रामा., २५ दद्याच भूमावुदकं, नृ. पु., ३९ \*दद्याद्देवपितृमनुष्येभ्यः, वसि., २० दन्दश्रुकः पतङ्गो वा, याज्ञ., २६० दया भूतेष्वलोभित्वं, म. भा., १६३ दयार्थ सर्वभूतानां, मनु, ४४ दम्भो दर्पीभिमानश्च, म. भा., १६३ दशद्वादशविंशाख्या, यम, ६२ \*दशबहिःकरणानि, देवल, १०० दशलक्षणको धर्मः, मनु, ६५ दशलक्षणकं धर्म, मनु, ६५ दशलक्षणानि धर्मस्य, मनु, ६५ \*दशेन्द्रियाणि बुद्धयहङ्कार, देवल, १०१ दशैता धारणाः प्राप्य, सा. पु., १७३ दर्शने निर्मले लोको, ब्र. पु., १३५ दर्शमस्कन्दयन् पर्व, मनु, १७ दर्शने रसने घाणे, म. भा., ७५ \*\*दहरोऽस्मिन्नन्तराकाशः, छा. उ., ७४ दह्यन्ते ध्यायमानानां, मनु, ६३ दाता नित्यमनादाता, मनु, १७ दानं दमश्र यज्ञश्र, म. भा., १६३ दान्तं जितेन्द्रयं वाऽपि, म. भा., ९० दान्तः स्त्रिषवणस्त्रायी, याज्ञ., १९ दारान्निक्षिप्य वा गच्छेत्, यम, १३ दिवसे दिवसे चैव, म. भा., ७५ दिवि सञ्चरमाणानि, म. भा., २२४ दिव्यपित्भ्यो देवेभ्यः, तृ. पु., ३९

दिव्यवर्षसहस्रेषु, वि. पु., २३८ दीपगन्धं च नाडवैति, वा. पु., २५१ दुःखमित्येव यत् कर्म, म. भा., १५४ दु:खाद्रव्याभिघाताच, देवल, ८६ दुःखादित्वात् दुरन्तत्वात् , देवल, ८७ दुःखापहारमधैव, मा. पु., २३० दुःखाईमिति विज्ञेयं, देवल, ८६ दुःखाईश्वेति दोषज्ञैः, देवल, ८५ दुःखेष्वनुद्विममनाः, म. भा., २१९ दुःखोपघाते शारीरे, म. भा., ९६ दुःखं सहस्रशो मेदैः, वि. पु., ६७ दुर्बलं बलवन्तं च, म. भा., ९० दुर्बलश्च यथा राजन्, म. भा., २१७ दूरप्रणष्टनयनो, वि. पु., ६९ दूरात्त्यजेदनार्यां तां, म. भा., ७६ दूरेण ह्यवरं कर्म, म. भा., १५० दूरे स्थितं महाभागं, वि. पु., २४१ \*\*हशे विश्वाय सूर्य, तै. सं., ५८ हर्यते च जगद्रूपं, ब्र. पु., १३५ दृश्यते त्वम्या बुद्ध्या, म. भा., १३३ दद्यारिष्टो यतिश्रेष्ठः, देवल, २५५ हष्ट्रा तु ताहरां खप्ने, वा. पु., २५० दृष्ट्वाऽत्मानं मृतं स्वप्ने, देवल, २४९ दृष्ट्वा दृष्ट्वा ततस्सिद्धिं, मा. पु., २१४ ह्या निदाघं स ऋभुः, वि. पु., २४१ दृष्ट्वाऽपत्यस्य चापत्यं, यम, १२ दङ्कारिष्टं ततो योगी, मा. पु., २५६ दृष्ट्वा श्रुत्वा च या तृष्णा, देवल, ८६ दृष्ट्वा सुतास्तत्तनयं प्रसूतिं, वि. पु., ८७ दृष्टिपूतं न्यसेत्पादं, मनु, ४३ देवता नार्चते वृद्धान् , मा. पु., २५२ देवताभ्यश्च तहत्वा, मनु, १८ देवतायतनस्थश्च, ब्रह्म. पु., २५३ देवतिर्यङ्म**नु**ष्याद्यैः, वि. पु., २०४ देवत्वपमरेशत्वं, मा. पु., २१२ \*देवमनुष्ययोः द्विविधः, देवल, १६५

देवविप्राप्तिकार्येषु, बो., २१ देवानामसुराणाञ्च, मा. पु., २१४ देवापि मार्गे मुह्यन्ति, म. भा., २६२ देवा ब्रह्मर्षयश्चैव, विष्णु., ७३ देवा मनुष्याः परावः, वि. पु., २४५ \*देवायतनं ग्रून्यागार, देवल, १८१ देवारण्येषु पुण्येषु, हारी., २७ देवासुरम**नु**ष्याणां, देवल, ८९ देवासुरमनुष्यैर्वा, दक्ष., १८१ देविकायास्तदे वीर, वि. पु., २३८ देवैर्मुनिगणैर्वापि, देवल, २५५ \* \*देवं देवत्रा सूर्यमगन्म, तै. वा., ५९ देशकालशरीरामिं, ब. पु., १३६ देशेप्वेतेषु तत्वज्ञो, मा. पु., १७७ देहद्वयं विहायाशु, च. पु., १९५ देहादुत्क्रमणं चाऽस्मात्, मनु, ६३ देहिनोऽस्मिन् यथा देहे, म. भा., ११९ देही देहं परिखञ्य, देवल, ११० देहे च करणग्रामे, ब्र. पु., १३४ देहें चेत् प्रीतिमान् मूढो, वि. पु., ११० देहेन्द्रियगुणानां च, त्र. पु., १३६ देहेषु च समुत्पत्ति, मनु, ६३ देहेषु लयमायाति, मा. पु., २१४ देहेषु लोके संज्ञेयं, वि. पु., २३६ देहं चान्यद्यदा पुंसः, वि. पु., ९३ दैवतान्यवजानाति, ब्रह्म. पु., २५३ दैवीसम्पद्दिमोक्षाय, म. भा., १६३ दैवी होषा गुणमयी, म. भा., १३९ दोषदर्शी भवेत्तत्र, म. भा., ९६ दोषानेताननादृत्य, मा. पु., १७७ दोषान्मोहं तथा व्याधि, मा. पु., १७२ दोषैरधर्षणं चेति, देवल, ८४ द्रक्ष्यामि तेषामपि चेत्प्रसूतिं, वि. पु., ८७ द्रव्यनाशे तथोत्पत्तौ, वि. पु., ७१ द्रव्येषु समतीतेषु, म. भा., ९६ द्रष्टव्यमात्मवत्तरमात्, वि. पु., १४०

द्रष्टव्यसात्मवद्विष्णुः, वि. पु., २४५ द्रष्टव्यश्वाथमन्तव्यः, म. भा., १६४ द्रष्टव्यश्वाथमन्तव्यः, याज्ञ., २५९ द्रष्ट्रव्यस्तव्य मन्तव्यः, याज्ञ., २५९ द्रष्ट्रत्वे चात्मकर्तृत्वे, ज्ञ. पु., १३५ क्रि. चात्मकर्तृत्वे, ज्ञ. पु., १३५ क्रि. चात्मकर्तृत्वे, ज्ञ. पु., १५५ द्रयोस्तु सिन्नकर्षेण, दक्ष., २०७ द्रातिंशत्तु गृहस्थानां, बो., ५९ द्रासप्ततिसहस्राणि, याज्ञ., १९४ द्रि. पुणं तिगुणं वाऽिष, याज्ञ., १८० द्रिजस्तेनैव विधिना, देवल, २५५ द्रितीयं विष्णुरूपस्य, वि. पु., २०४ द्रितीयमायुषो भाग, यम, १२ द्रे धारणे स्मृतो योगः, मा. पु., १७२ द्रे ब्रह्मणी वेदितव्ये, विष्णु., १९८

ध

धनधान्यमहापत्रो, मा. पु., ३ धनभोगपरित्यागात्, हारी., २७ धन्यास्ते पुरुषव्याघ, रामा., ८३ धरित्रीं धारयन् योगी, मा. पु., २१३ धर्मकामार्थकार्येषु, म. भा., २२३ धर्मिकयात्मचिन्ता च, मनु, १२७ धर्ममेवानुरुध्यन्ते, म. सा., २२९ धर्मसंस्थापनार्थाय, म. भा., १४० धर्मात्सुखं च ज्ञानं च, ब्रह., १४६ धर्मार्थप्रभवं चैव, मनु, ६३ धर्माधर्मोद्भश्रे भोक्तुं, वि. पु., २३४ धर्माधर्मी न सन्देहः, वि. पु., २३४ धर्माधर्मी यतस्तस्मात्, वि. पु., २३४ धातुदार्वादिपाषाणैः, विष्णु., १९९ धारणामिर्वशीकृत्य, नृ. पु., १९४ धारणासु सुयोगस्य, म. भा., १७४ धारणेत्युच्यते ज्ञेयं, मा. पु., १७३ धारणं प्रेरणं दुःखं, याज्ञ., १३० धारयात्तमृषिं देवं, म. भा., २५९ धारयामि च चीराणि, म. भा., २२५

धारयेत्तत्रचात्मानं, याज्ञ., १९४ धाव्यमानं यथा नस्येत्, बृह., १७० ध्रमाभ्रधृलिभिव्योम, ब्र. पु., १३६ ध्रमेनाऽऽत्रियते विहः, म. भा., ८३ धूमो रातिस्तथा कृष्णः, म. भा., २६१ धूमं रातिं कृष्णपक्षं, याज्ञ., २६० धृतिः क्षमा दमोऽस्तेयं, मनु, ६७ धृत्याय या धारयते, म. भा., १२९ धृत्वाशिश्लोदरं वक्षे, म. भा., ९६ धेनुर्वत्सस्य गोपस्य, म. भा., ९२ \*ध्याननिरतस्य, विष्णु., १८९ ध्याननिर्मथनाभ्यासात्, विष्णु., १९९ ध्याननिर्भन्थनाभ्यासात्, शङ्खः., १९३ ध्यानात्कर्मफलत्यागः, म. भा., २१० ध्यानं प्रोक्तं प्रवक्ष्यामि, शङ्खः., १९३ ध्यायतो विषयान् पुंसः, म. भा., ९४ ध्यायेत् पुरुषं विष्णुं, विष्णु., १९० ध्येय आत्मा स्थितो योऽसौ, याज्ञ., १८५ ध्येयस्सदा सवितृमण्डलमध्यवर्त्ती, नृ.पु., १९२ ध्येयस्वरूपं योगस्य, ल., २ ध्वनिप्राप्तिस्तथा संवित् , मा. पु., १७१

ਜ

न कर्तृत्वं न कर्माणि, म. भा., १५८ न कर्मणामनारम्भात्, म. भा., १५८ न कर्मफलसंयोगं, म. भा., १५८ \*न कारयेत्रानुमन्येत, श. लि., ४८ न कुन्नां नोदके सङ्गो, विस., ५१ न कुन्यन्ति न हृष्यन्ति, म. भा., २२९ न केवलं द्विजश्रेष्ठ, वि. पु., ७१ नक्तं चान्यं समझीयात्, मनु, २४ नक्षत्रे च मुहुर्ते च, ब्रह्म. पु., २५४ न खल्वप्यरसङ्गस्य, म. भा., ९८ नगरस्य बहिः सोऽथ, वि. पु., २४१ नगरं हि न कर्तव्यं, दक्ष., ५६ नगरं हि न कर्तव्यं, दक्ष., ५६ न च जातूपतप्यन्ते, स. भा., २२८ न च दारुणि तिष्ठन्तं, वि. पु., २३५ न च निन्दाप्रशंसाभ्यां, म. भा., २२९ \*न च पुरुषं विना, विष्णु., १९० न च सत्स्थानि भूतानि, स. भा., १३९ न च मां तानि कर्माणि, म. भा., १३९ न च शोचल्यसंपत्तौ, मनु, १२७ न च सन्यसनादेव, म. भा., १४८ न च स्पर्श विजानाति, म. भा., १८८ न च स्वतां नियच्छन्ति, म. भा., १० \*न चात ऊर्दूमनुद्रतामि, बौ., ३६ \*न चात ऊर्द्ध शुक्तं, बौ., ३६ \*न चात ऊर्ध्व, आप., १४ न चातिकुच्छ्रव्यसनेषु शोचति, म. भा., ८३ न चातिस्वप्नशीलस्य, म. भा., १८१ न चातीतानि शोचन्ति, म. भा., २२८ न चान्यत् क्रियते कर्म, स. भा., ७९ न चाडभावयतः शान्तिः, म. भा., १६७ न चाडिमन्यते किञ्चित्, म. भा., १८८ न चाश्वनागादिबलं न तस्य, मा. पु., २३९ न चास्य सर्वभूतेषु, म. भा., १५५ न चिन्तयति को राज्यं, वि. पु., २४५ न चैनं क्लेदयन्खापः, म. भा., १२० न चैनं देहमाश्रिख, मनु, ४३ न चोत्तिष्ठति वै श्वभ्रात्, मा. पु., २५१ न चोत्पातनिमित्ताभ्यां, मनु, ५७ न जातु कामः कामानां, मनु, ९७ न जानाति कुतः कोहं, वि. पु., ६८ न जायते म्रियते वा कदाचित्, म. भा., ११९ न जीर्यते यत्र गत्वा, म. भा., १४५ न जीवनाशोऽस्ति हि देहनाशे, स. भा., ११८ न तत्राप्यस्ति सन्तोषो, म. भा., ७९ न तथैतानि शक्यन्ते, मनु, ९७ न तदस्ति पृथिव्यां वा, स. भा., १२९ न तत्पुरुषकारेण, म. भा., १८४ न तत् भूतं प्रपश्यामि, विष्णु., ७२

न तद्योगयुजा शक्यं, वि. पु., २०३ न तस्य सर्वभूतेभ्यो, बौ., ३५ न त्वजातबलो योगी., म. भा., २१७ न त्वं स्तरिस वारुष्या, म. भा., ९८ न ताहङ्ममता शून्ये, मा. पु., ९१ न तानि कुरुते नान्यत्, ब्र. पु., १३४ न तापसैर्वाह्मणैर्वा, यनु, ५७ न ताविहान्देहस्य, च. पु., १९५ न ते कर्मप्रपश्यन्ति, म. भा., १४५ न ते पुत्रक निर्वेदो, म. भा., ७३ न दुब्येताऽस्य तत्पात्रं, च. पु., ६१ न देवयानसार्गेण, नृ. पु., १९५ न देहो भविता तत्र, म. पु., ४४ न दृष्टपूर्व मनुजैः, म. भा., ११८ नद्यः समुद्राश्च स एव सर्वे, वि. पु., १४१ न हुन्नेदंशमशकं, यम, १९ \*न द्वितीयामपर्तु, गौ., ४९ न द्वेष्टि संप्रवृत्तानि, म. भा., २२० न द्रेष्ट्यकुशलं कर्म, म. भा., १५५ न नक्तं किश्चिदश्रीयात्, यम, १९ न नामग्रहणादेव, म. भा., ६४ न निर्वेदं मुनिर्गच्छेत्, म. मा., १८४ न पञ्चसाधारणसत्रिकिञ्चत्, म. भा., ११५ न पण्डितः कुध्यति नाभिषञ्जते, म. मा., ८३ न प्रहृष्यति संमाने, यम, ४६ न प्रहृष्येत् प्रियं प्राप्य, म. भा., २२१ न प्रीयसे वन्द्यमानः, म. भा., २२८ \*न फालकृष्टमधितिष्ठेत्, गौ., २१ न फालकुष्टमश्रीयात्, मनु, १८ न बिभ्यति च सत्वानि, मा. पु., २११ न बुद्धिमेदं जनयेत्, म. भा., १५६ न भीतिमेति चान्येभ्यः, मा. पु., २११ न भोजनाच्छादनगर्वितस्य, वसि., ५१ नमस्कृत्याऽप्रमेयाय, वि. पु., २०६ न सां कर्माणि लिम्पन्ति, म. भा., १५१ न मां दुष्कृतिनो मूढाः, म. मा., १३९

न मे क्षुन्नाभवतृप्तिः, वि. पु., २३९ न मे निन्दाप्रशंसाभ्यां, म. भा., २२९ न मे पार्थास्ति कर्तव्यं, म. भा., १५६ न मौनमन्त्रकुहकैः, दक्ष., १८५ न यमो नान्तकः कुद्धः, म. भा., २१८ न यस्य हस्तादिकमप्यशेषं, मा. पु., २३१ न यातयामान्यात्तींऽपि, मनु, १८ न योगवात्रयुक्तोभूत्, वि. पु., २३७ नरकाय नियोगाद्या, हारी., ५२ -नरके यानि दुःखानि, वि. पु., ७१ नरकांश्चापि संप्रेक्ष्य, मा. पु., ८० नरकं कर्मणां लोपे, वि. पु., ६९ नराधिपोत्र कतमः, वि. पु., २४२ न लिप्यते कर्मफलैः, म. भा., ११४ नवद्वारे पुरे देही, म. भा., १५८ न वा भवान् रोदिति विश्वजन्मा, मा. पु., १२० \*न विकुत्सेन्नातिमात्रं, हारी., ६० \*न विक्षोभणं, हारी., ५३ न विमुद्यति दुर्मेधाः, म. भा., १२९ न विशेषमवाप्रोति, मा. पु., ९ नवेत्तिगन्धांश्व रसान् श्रुतिश्व, म. भा., १९५ \*नवे सस्ये प्राप्ते, आप., १५ न वै पद्मासनाद्योगो, दक्ष., १८५ न वै शास्त्रातिरिक्तेन, दक्ष., १८५ न शद्वशास्त्राभिरतस्य मोक्षो, वसि., ५१ न शरीराश्रितो जीवः, म. भा., १९८ न ज्ञान्ता नाऽपि घोरास्ते, वि. पु., १०५ न श्रणोति न चाघ्राति, म. भा., १८८ नश्यते नष्टमेवाऽथ, म. भा., ९० न श्रान्तोस्मि न चायासः, वि. पु., २३२ नष्टो मोहस्समाकर्ण्य, त्रि. पु., २४१ न सन्ति यत्र सर्वेशे, वि. पु., १०८ न सन्निपतितं धर्म्यं, म. भा., २२५ न सुखेन न दुःखेन, म. भा., १२४ न सुप्तेन जयेनिहां, म. भा., ७६ न हर्षस्यावकाशोस्ति, देवल, ९३

न हि कल्याणकुत्कश्चित्, म. भा., २४६ न हि कश्चित् क्षणमपि, म. भा., १४८ न हि ज्ञानेन सदशं, म. भा., १५९ न हि देहमृता शक्यं, म. भा., १५५ न ह्यनेन शक्या वै, हारी., २७ न ह्यसन्यस्तसङ्खल्पो, म. भा., १५५ न हृदयमनुरुध्यते मनो वा, म. भा., २२६ न हृष्यति ग्लायति वा, यम, ४६ न हृष्यति ग्लायति वा, मनु, ९७ नाकाशं किन्तु शारीरं, मा. पु., २३० नागारे नासने नान्ने, वसि., ५१ नाऽभिशुश्रूषया दान्त्या, शङ्खः, २८ नाऽतिशीते न चोष्णे वा, मा. पु., १०० \*नातिसंवत्सरं भुजीत, गौ., २३ \*नाऽऽत्मनः प्रतीकारं, श्र. लि., ४८ नाऽत्यक्त्वा चाऽभयः शेते, म. भा., ९१ नाऽत्यक्ता सुखमाप्नोति, म. भा., ९१ नात्यश्रतस्तु योगोऽस्ति, म. भा., १८१ नात्युच्छ्रतं नातिनीचं, म. भा., १७९ \*नाऽत्राचामेन्नभूमौ, श. लि., ६० नाऽदत्ते कस्यचित् पापं, म. भा., १५८ \*नाडघौतः समश्रुरोमाणि, देवल, ४९ नाऽऽध्मातः श्रुधितः श्रान्तः, मा. पु., १७७ नाडच्येतव्यं न वस्तव्यं, दक्ष., ४३ नानवाप्तमवाप्तव्यं, म. भा., १५६ नानापुष्पसमृद्धेषु, हारी., २० नाना रूपाणि कुरुते, याज्ञ., १३१ नाना विधानां वर्णानां, ज्ञ. पु., १३५ \*नाविप्रयुक्तमोषिः, गौ., ४८ नानावीर्याः पृथग्भूताः, वि. पु., १०५ नानुतिष्ठसि धर्मार्थौ, म. भा., २२४ नाऽनुशासनवादाभ्यां, मनु, ५७ नान्यत्रह्युपमा लोके, देवल, ७० नान्यस्याद्वैतसंस्कार, वि. पु., २४३ नाडन्ये यान्ति मलिनतां, न्न. पु., १३६ नाऽपकामति संसारात्, म. भा., ४०

नाडपयाति यदा चित्तात्, वि. पु., २०६ नाऽमुवन्ति महात्मानः, म. भा., २५७ नदीकूलं यथा वृक्षः, मनु, २५८ नाडप्राप्तान्यनुशोचन्ति, म. भा., २२८ नामिनन्दति न द्वेष्टि, म. भा., २१९ नाऽभिनन्दति यो द्वोषात्, देवल, ८५ नाडभिनन्देत मरणं, मनु, ४३ नायमत्यन्तसंवासः, म. भा., ७८ नाड्यं लोकोडस्ति न परो, म. भा., १५९ नाऽरण्यसेवनाद्योगो, दक्ष., १८४ नारिकेलफलस्यान्तः, वि. पु., १०६ नाडलमेकस्य तत्सर्व, म. भा., ८९ नालं चालयितुं शक्यः, म. भा., १८७ नाऽशक्तुवन् प्रजास्स्रष्टुं, वि. पु., १०५ नाडराक्यं तपसः किश्चित् , हारी., २७ नाशयाम्यात्मभावस्थो, म. भा., १६४ \*नाशुचिः संस्पृशेत्, श. लि., ६० नाशे दुःखं व्यये दुःखं, म. भा., ७७ नाइसतो दर्शनं योगे, मा. पु., १७७ नासतो विद्यते भावः, म. भा., १९९ नासा च वका भवति, वा. पु., २५१ नासाविवरनिर्यात, वि. पु., ६९ नाऽस्तिबुद्धिरयुक्तस्य, म. भा., १६७ नास्ति तृष्णामयं दुःखं, देवल, ८७ नास्यदेवा न गन्धर्वाः, म. भा., २२९ नाडऽस्वादयेद्रसनया, शङ्खः, ५७ नाहं कर्त्ता न कर्त्ता त्वं, म. भा., ९० नाहं कश्चित्र में कश्चित्, देवल, ९२ नाहं गन्ता न वाडडगन्ता, वि. पु., २४० नाहङ्कारो न च मनो, मा. पु., २३१ नाहं पीवा न वै वोढा, वि. पु., २३२ नाहमुर्वी न सलिलं, मा. पु., २३० नाहं शरीरं न मनो यतोऽहं, मा. पु., २३१ नाहो न रातिर्न नभो न भूमिः, वि. पु., १०३ निगृह्य समवायेन, वा. पु., १८० निजं शरीरमुत्सुज्य, याज्ञ., २१८

निदाघज्ञानदानाय, वि. पु., २४१ निदाघनामा योगज्ञः, वि. पु., २३८ निदाघोष्युपदेशेन, वि. पु., २४३ निदाघः प्राह भगवान् , वि. पु., २४३ निदाघः प्राह भूपाल, वि. पु., २३९ निद्रालस्यप्रमादोत्थं, म. भा., १२९ निद्रा सर्वात्मना त्याज्या, म. भा., ९६ निद्रां च प्रतिमां चैव, म. भा., ९५ नित्यं ब्रह्मपरो युक्तः, वा. पु., २१५ नित्यतृप्त इव ब्रह्मन्, म. भा., २२३ \*\*नित्यप्रभूतसद्भावे, मा. पु., २३० \*नित्यमतीन्द्रियमगुणम् , विष्णु., **१**८९ नित्ययुक्तः सदायोगी, मा. पु., १७६ नित्यस्सर्वगतः स्थाणुः, म. भा., १२० नित्याभ्यसनशीलस्य, दक्ष., २०८ नित्यं कर्त्ता न कर्त्ता च, ब. पु., २०८ नित्यं च समचित्तत्वं, म. भा., १६२ \*नित्यं प्रत्यादित्ये, देवल, ५९ नित्यं स्थण्डिलशायी स्यात्, यम, ४५ नित्यं हि मृत्युरागच्छन् , म. भा., १२ निन्दत्सु च समा नित्यं, म. भा., २२८ निन्दाप्रशंसे नात्यर्थ, म. भा., २२८ निन्यमानः प्रशस्तो वा, म. भा., २२९ निन्हुवन्ति च ये तेषां, म. भा., २२८ निपुणमनुनिशास्य तत्वबुद्ध्या, म. भा., २२५ निबध्नन्ति महाबाहो, म. भा., १२५ निबध्नन्ति महाबाहो, भ. गीता., ६ निमित्तमक्षरः कर्त्ता, याज्ञ., १३० निमित्तराकुनज्ञान, याज्ञ., ११६ निमीलिताक्षः सत्वस्थः, याज्ञ., १८० निमेषश्चेतनायत्तः, याज्ञ., ११७ निमेषोन्मेषणामात्रा, मा. पु., १७१ नियतस्य तु सन्यासः, म. भा., १५४ नियतो वेदमभ्यस्यन्, मनु, ६५ नियतं कुरु कर्म त्वं, म. भा., १४८ निरञ्जनपरं शान्त, रृ. पु., १९१

निरये चैव पतनं, मनु, ६३ निरस्तातिशयाहाद, वि. पु., ७ निरस्तातिशयाह्वाद, वि. पु., ७२ निराधिनोऽद्य ध्रुवजीवितस्य, म. भा., ७३ निराशीर्निर्ममो भूत्वा, म. भा., १५७ निराशीर्यतचित्तात्मा, म. भा., १५७ \*निराशीः स्यात्, गौ., ४९ निरुद्धासः सचैतन्यः, वि. पु., ६७ निरुद्धकण्ठो दोषोघैः, वि. पु., ७० निरुध्यास्ते सदा योगी, मा. पु., १७१ निरुन्धन्ति महात्मानो, रामा., ८३ निर्दोषं हि समं ब्रह्म, म. भा., २२१ निर्द्दन्द्वो हि महाबाहो, म. भा., १५२ निर्दग्धदोषस्तेनैक्यं, मा. पु., ९ निर्द्दन्द्वो निर्ममो भूत्वा, वि. पु., ८८ \*निर्नमस्कारः, गौ., ४९ निर्ममो निरहंकारो, यम, ४५ निर्मलस्तां गतो यावत्, विष्णु., २०० निर्ममो निरहङ्कारः, म. भा., २२० निर्वाणमनघं विष्णुं, च. पु., १९१ निर्वाणं परमं सौख्यं, म. भा., ७ निर्वाते तु यथा दीपो, म. भा., १८७ निवसिष्यसि मय्येव, म. भा., २०९ निर्विकल्पं निराभासं, नृ. पु., १९१ निवर्तते चेद्रागोयं, देवल, ८५ \*निवृत्ताशीः, गौ., ४८ निवृत्तेस्तूपहन्येत, हारी., ५२ निवृत्तं सेवमानं तु, मनु, १४७ निशामय महाभाग, वि. पु., २४५ निशिरात्मनि ? आत्मानं, ब्रह्म. पु., २५३ निश्चयं शृणु मे तत्र, म. मा., १५४ निश्वरन्ति यथा लोह, याज्ञ., १३० निश्वलोर्द्धशिखस्तद्वत् , म. भा., १८७ \*निश्रेयसमिति सांख्ययोगी, देवल, १६५ \*निश्वासनिरोधः कुम्भः, देवल, १७० \*निश्वासाध्मानं, देवल, १७०

निष्कामं ज्ञानपूर्वे तु, मनु, १४७ \*निष्ठाभिभवो निद्रा, देवल, २१२ निस्स्पृहः सर्वकामेभ्यो, म. भा., १८८ निस्संसारि निरालम्बं, म. भा., १८३ नीरजाश्च स्त्रवाचैव, दक्ष., ५६ नीवारो मांसमथवा, छागलेय., १९ नेत्रमेकं स्रवेद्यस्य, वा. पु., २५१ नेत्रहीनं यथा नारं, म. भा., १७५ नेन्द्रियार्थेषु सज्जेत, यम, ४५ नेन्धनेन जयेदप्तिं, म. भा., ७६ नेहातिकमनाशोस्ति, यो. याज्ञ., १६६ नैतत्सम्यग्विजानाति, म. भा., ९० नैतादृशं ब्राह्मणस्यास्ति वित्तं, म. भा., १६२ नैते सृतीपार्थ जानन्, म. भा., २६१ नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि, म. भा., १२० नैविकिञ्चित् करोमीति, म. भा., १५२ नैव तस्यकृते नाथीं, म. भा., १५५ नैव प्रार्थयसे लाभ, म. भा., २२३ नैवं हि शोचेत्सत्वस्थः, देवल, ९० नैषा गुणेषु रमते, म. भा., ७७ \*नोच्छिष्टं दद्यात्, हारी., ६० न्यायार्जितधनस्तत्व, याज्ञ., ६४ \*\* न्यूनातिरिक्ततां याति, मा. पु., २३०

u

पक्कविद्या महाप्राज्ञाः, म. भा., २२८
पक्किट्टियोः परं तेजः, मनु, २०१
पक्षान्तयोर्वाऽप्यश्रीयात्, मनु, २४
पक्षान्मासान् ऋतून् स्थित्वा, म. भा., १७६
पक्षोपवासिनः केचित्, यम, २४
\*पचमानकाश्रापचमान, बौ., २२
\*पचतन्मात्राणि, देवल, १००
\*पञ्चतन्मात्राणीति, देवल, १००
पञ्चधात्न् खयं षष्ठ, याज्ञ., १३०
पञ्चभूतात्मके देहे, वि. पु., ९२
पञ्चस्पा तु या माला, वि. पु., २०७

पञ्चभूतात्मकैर्भोगैः, वि. पु., ९३ पञ्चवर्गप्रमाथीनि, म. भा., १८३ पञ्चविंशकमव्यक्तं, यम, १०२ \*पञ्चविंशतितत्वज्ञानं, देवल, १६५ पञ्चविंशतितत्वज्ञो, यम, १०२ पञ्चामिधूमपाः केचित्, यम, २४ पञ्चात्मके पञ्चगुणप्रदर्शी, म. भा., ११५ पचात्मकं देहिमदं नतेस्ति, मा. पु., १२० \*पञ्चेन्द्रियाणि, देवल, १०० पञ्चैतानि विजानीयात्, शङ्खः, ११२ पचैते योगिनो योग, मा. पु., २१३ पठन्ति चैतमेवार्थ, वि. पु., १०३ पत्न्याः पतिः पिता स्नोः, वि. पु., २३६ पदमन्ववरोहन्ति, म. भा., २२९ पद्भयां गता यौवनीनश्च जाता, वि. पु., ८७ पद्भ्यामुत्कममाणस्य, म. भा., २५९ पद्ममूर्द्धासनं वाऽपि, वा. पु., १६९ पन्थानं तस्कराकीर्ण, म. भा., १६७ पप्रच्छ राजा प्रहादः, म. भा., २२३ पयः पिबति यस्तस्या, म. भा., ९२ पयः पिबन्ति शुक्तेऽन्ये, यम, २५ परचक्षुषि चात्मानं, ब्रह्म. पु., २५३ परज्ञानमयोऽसद्भिः, वि. पु., २३७ परनेत्रेषु चात्मानं, वा. पु., २५१ परब्रह्म तदेवाहुः, विष्णु., २०० परब्रह्मपरो मुक्ति, वि. पु., २४३ परं ब्रह्म स्वरूपस्य, वि. पु., २०४ परमात्मनि गोविन्दे, वि. पु., २४४ परमात्मा च सर्वेषां, वि. पु., १०८ परमात्मनि गोविन्दे, वि. पु., ८६ परमात्मेति चाप्युक्तो, म. भा., १३२ परमार्थस्तु भूपाल, वि. पु., २३७ परमार्थ सारभूतं, वि. पु., २४३ परमार्थस्त्वसंलाप्यो, वि. पु., ९२ परमं 9ुरुषं दिव्यं, म. भा., २५७ परस्य दृष्ट्वा श्रुत्वा वा, देवल, ८५

परस्त्रीषु परस्वेषु, देवल, ८५ \*परातिकमक्षीणविगत, देवल, ५० परानिष्टिचिकीर्षायां, देवल, ८५ परान्नं परभोगांश्च, देवल, ८६ परां गतिं च ये केचित्, म. भा., २२९ परिगृह्य शुभां वृत्तिं, बो., २१ परिज्ञानाद्भवेन्सुक्तिः, यो. याज्ञ., १४६ परित्यजित यो योगी, मा. पु., २१४ परित्यजति सम्प्राप्य, मा. पु., २१४ परित्यजित स्क्षाणि, मा. पु., २१४ परित्राणाय साधूनां, म. भा., १४० परिणामादिसंभूतं, वि. पु., २३६ परिणामे विषमिव, म. भा., १२९ \*परिपूतां प्रोक्षितां भूमि, वसि., २० \*परिवाजको दीक्षाप्रमृति, देवल, ४९ \*परिवाजकः सर्वभूताभय, वसि., ३१ परेण परधर्मा च, म. भा., १० परेण ब्रह्मणा तद्वत्, मा. पु., ९ परे व्योम्नि अनन्ताख्ये, विष्णु., २०० \*परैरुत्सृष्टान्याश्रमा, वसि., २० \*परंज्योतिरूपसम्पद्य, छा. उ., ६ परं भावमजनन्तः, म. भा., १४० पर्णैश्व शाकैर्जलभोजनैश्व, यम, २९ पर्यद्धं दण्डकोणेषु, यम, ४५ पर्यायेश्व तथान्येश्व, यो. याज्ञ., १९६ \*पर्वभागेषु देवान्, वसि., २० पर्वाणां मोक्षकाण्डेऽत्र, ल., २ पश्चाच्छोकावहत्वाच, देवल, ८७ पश्यता परमा तेन, वि. पु., १७३ परयत्यात्मानमात्मायं, ब्र. पु., १३५ पस्यत्येवं विधं जीवं, ब्रह्मा. पु., १२३ पश्यन् प्रहाद भूतानाम्, म. भा., २२४ परयेत् प्रेतान् पिशाचांश्च, देवल, २४८ पश्यन् श्वजन् स्रृशन् जिघ्नन्, म. भा., १५३ पश्येथी दशरात्रं तु, वा. पु., २५० पस्यंस्तु तां वामभुजोज्झितांश्च, ब्रह्म. पु., २५२

पश्यंश्व तां दक्षिणबाहुहीनां, ब्रह्म. पु., २५२ पालं वामकरे स्थाप्य, नृ. पु., ६१ पादावुपस्थ इति ते, यम, १०२ पादुके चापि गृह्णीयात्, चृ. पु., ४० पापानां विष्यधिष्ठानं, म. भा., ८४ पाप्मानं निर्दहत्येवं, म. भा., १७६ पाप्मानं प्रजिह होनं, म. भा., ८४ पायूपस्थौ करौ पादौ, वि. पु., १०५ पारं क्रेशोदधर्गन्तुं, म. भा., ७४ पार्थनैवेह नामुत्र, म. भा., २४६ पार्थिवोऽयं तथा देहो, वि. पु., ९३ पार्थिवोयं यदा देहः, वि. पु., २४० पार्श्वाभ्यां महतो देवान्, म. भा., २५९ पार्ष्णिभ्यां बृषणी छाद्य, वा. पु., १८० पाषाण इव सेघोत्थैः, स. भा., १८७ पाषाणैस्ताड्यते खप्ने, वा. पु., २५० पिण्डीकृत्येन्द्रियप्रामं, म. भा., १८३ पिण्डः पृथायतः पुंसः, वि. पु., २३५ पितृलोकं चन्द्रमसं, याज्ञ., २६० पुण्यापुण्यप्रस्नश्च, मा. पु., ३ पुत्रदारकुटुम्बेषु, म. भा., ७८ पुत्रनाशेऽर्थनाशे वा, म. भा., ७८ \*पुत्रानुत्पाद्य संस्कृत्य, शङ्ख्रुलि., १२ पुले ज्येष्ठे गुणवति, यम, १३ पुत्रेषु भार्यां निक्षिप्य, मनु, १३ पुतेषु भार्या संस्थाप्य, छागलेय., १४ पुनरल्पं पुनस्तोकम्, म. भा., २२४ पुनरावृत्तये भूप, मा. पु., २१४ पुनर्वर्षसहस्रे तु, वि. पु., २४१ पुनर्वायुपथभ्रान्तं, म. भा., १८४ पुनश्च गर्भे भवति, वि. पु., ७१ पुनः पुनरनुद्वेगात्, दक्ष., १८५ पुमान्नदेवो न नरो, वि. पु., २३६ पुमान् सर्वगतो व्यापी, वि. पु., २४० पुमांस्त्री गौरजो वाजी, वि. पु., २३६ पुरमाकम्य सकलं, विष्णु., १९०

पुर्यष्टकेन लिङ्गेन, ब्रह्माण्ड. पु., ८ \*पुरा**ऽऽदि**त्यस्यास्तमयात्, बौ., ३४ पुराभावसमुत्थेन, देवल, ८५ पुरुषश्चाप्युभावेतौ, वि. पु., १०८ पुरुषस्यापि चिद्दीप्त्या, त्र. पु., १० पुरुषाधिष्ठितत्वाच, वि. पु., १०५ पुरुषाधिष्ठिता बुद्धिः, म. भा., १२३ पुरुषस्य न सन्त्येते, ब्र. पु., १३% पुरुषः प्रकृतिस्थो हि, म. भा., १३७ पुरुषः सुखदुःखानां, म. भा., १३७ पुरोडाशांश्वहंश्वेव, मनु, १७ पुरो दीर्घा पदन्यासे, वृ. शा., ८७ पुष्पमूलफलैर्वापि, मनु, २४ पुष्पिणः फलिनश्चैव, मनु, १११ पूज्यमानः प्रवृत्तेषु, हारी., ५२ पूजितः परया भक्त्या, वि. पु., २४१ पूतित्रणाचिपतितो, वि. पु., ६८ पूर्णेंऽपि तत्राप्यपरस्य जन्मनः, वि. पु., ८७ पूर्णेषु पूर्णेषु पुनर्नवानां, वि. पु., ८७ पूर्ण वर्षसहस्रं मे, वि. पु., ८८ पूरियत्वा समीरं तु, वा. पु., १८० पूर्वध्यानपथे धीरः, म. भा., १८३ पूर्वाक्ते चापराक्ते वा, मा. पु., २५६ \*पूर्वापररात्रानु, हारी., ५३ पूर्वीभ्यासेन तेनैव, म. भा., २४७ पूर्वी वियोगोऽज्ञानेन, ब्रह्माण्ड. पु., ९ पूर्वे ध्यानपथं प्राप्य, म. भा., १८४ पृथक्करणनिष्पाद्यं, वि. पु., २३६ पृथक्कृतो गुणेभ्यश्च, ब्र. पु., ९ पृथग्भावेन सिद्धवेत, यो. याज्ञ., १४९ पृथग्भावे न सिद्धयेत, यो. याज्ञ., १४६ पृथिव्यापस्तथा तेजो, शङ्खः, ११२ पृथिव्यापस्तथा तेजो, वि. पु., १०६ पृथिवीं जघनेनाथ, म. भा., २५९ प्रकटीकृतसर्वाज्ञो, वि. पु., ६९ प्रकाशं च प्रवृत्तिं च, म. भा., २२०

\*प्रकृतिबन्धो वैकारिकबन्धो, देवल, १२४ प्रकृति पुरुषं चैव, म. भा., १३७ प्रकृतिं स्वामवष्टभ्य, म. भा., १३९ प्रकृतिं स्वामवष्टभ्य, म. भा., १४० प्रकृतिर्या मया ख्याता, वि. पु., १०८ प्रकृते विकृतो यो वै, देवल, २४८ प्रकृतेर्विकियापत्तिः, ब्रह्म. पु., २५३ \*प्रकृतेः महानुत्पद्यते, देवल, १०१ प्रकृतौ संस्थितं व्यक्तं, वि. पु., १०३ प्रक्षालिताङ्घ्रिपद्मं च, वि. पु., २३८ प्रक्षाल्यते यदा सोऽस्य, वि. पु., ४ प्रक्षीणाखिलशौचश्च, वि. पु., ६९ प्रजहाति यदा कामान्, म. भा., २१९ प्रजापती नृषीन् देवान् , म. भा., २१८ \*प्रजां स्वधमें प्रतिष्ठाप्य वा, बौ., ३३ प्रज्ञया मानसं दुःखं, म. भा., ९६ \*प्रणवात्मकं तत् ध्यायन् , बौ., ५५ प्रणवे नित्ययुक्तस्य, विष्णु., २०१ प्रणवो धनुरशरो ह्यात्मा, विष्णु., १९९ प्रणवं ब्रह्मणि स्थाप्य, विष्णु., २०० प्रणष्टे गन्धतन्मात्रै, वि. पु., १०७ प्रणिपत्य महाबाहो, वि. पु., २४१ प्रतानाश्चेव वल्यश्च, मनु, १११ प्रतिगृह्य पुटेनैव, मनु, २८ प्रतिबोधं जनयता, वि. पु., २३८ प्रतिभान्ति यदस्येति, मा. पु., २१३ प्रतिसम्मिश्रिते जीवे, म. भा., १० प्रतिस्रोतोपविष्टस्तु, वा. पु., १७९ प्रतिहन्तुं च नेच्छन्ति, म. भा., २२८ प्रतीक्षमाणः तत्कालं, ब्रह्म. पु., २५३ प्रत्यक्षं दृश्यसे पीवान् , वि. पु., २३२ प्रत्यक्षं भवता भूप, वि. पु., २३२ प्रत्यक्षं यदि वा स्वप्ने, देवल, २४८ प्रत्यस्तमितमेदं तत्, वि. पु., २०३ प्रत्याचक्षे न चाप्येनं, म. भा., २२५ प्रत्याहारेण संसर्ग, बृह., १७०

प्रत्याहारेण संसर्गान्, मा. पु., १६८ प्रत्याह्रियन्ते योगेन, मा. पु., १७३ प्रत्यूषपटहो राज्ञः, म. भा., ९१ प्रत्येकशः प्रमिद्यन्ते, म. भा., १९१ प्रथमं जायते मोहः, देवल, ९४ प्रथमा तस्याकारेण, यो. याज्ञ., १९७ प्रथमेन जयेत्स्वेदं, मा. पु., १७१ प्रदक्षिणं प्रसत्यं च, म. भा., ४७ प्रधानतत्वमुद्भूतं, वि. पु., १०४ प्रधानतत्वेन समं, वि. पु., १०४ प्रधानं पुरुषं चापि, वि. पु., १०३ प्रधानं विनियोगज्ञः, वा. पु., २१५ प्रधानं बुद्धिरप्यास्ते, वि. पु., २०६ प्रधानादिविशेषान्तं, वि. पु., २०४ प्रभवे सुखदुःखेषु, ब्र. पु., १३५ प्रमृत्यहं पतिष्यामि, मा. पु., ८० प्रमादालस्यनिद्राभिः, म. भा., १२५ प्रमादिष्वल्पसत्वेषु, दक्ष., ४१ प्रमोदमोही तमसो, म. भा., १२६ प्रयत्न आकृतिर्वर्णः, याज्ञ., १३० प्रयाति परमात्मानं, ज्ञ. पु., २०८ प्रयाणकाले मनसाऽचलेन, म. भा., २५७ प्रयाता यान्ति तं कालं, म. भा., २६१ प्रम्लानेषु च माल्येषु, म. भा., ७९ प्रलपन् विस्जन् गृह्णन्, म. भा., १५३ प्रलम्बाष्ट्रभुजं विष्णुं, वि. पु., २०५ प्रवर्तन्ते विधानोक्ताः, यो. याज्ञ., १९६ प्रविविक्षौ पुरं रम्यं, वि. पु., २४१ \*प्रविष्टः सङ्कल्पितानि, देवल, ५९ प्रवृत्तं कर्म संसेव्य, मनु, १४७ प्रवृत्तं च निवृत्तं च, मनु, १४७ प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च, म. भा., १२९ प्रवृत्तिर्रक्षणाख्याता, मा. पु., २११ प्रवृत्यालम्बकं शुक्रं, मा. पु., २१३ प्रवृद्धयुपचयौ नाऽस्य, वि. पु., २३३ प्रवजेच परं स्थानं, म. भा., ३१

प्रशान्तजठरामित्वात् , वि. पु., ६९ प्रशान्तमिव शुद्धाभं, मनु, १२६ प्रशान्तात्मा विगतभीः, म. भा., १७९ प्रशान्तो व्योमवक्कापी, त्र. पु., १३६ प्रशासितारमेतेषां, मनु, २०१ प्रसक्तः पुत्रदारेषु, म. भा., ४ प्रसङ्गेन फलाकाङ्क्षी, म. भा., १२९ प्रसन्नचारुवदनं, वि. पु., २०५ प्रसन्नचेतसोह्याञ्च, म. भा., ९८ प्रसन्नाद्यतमानस्तु, म. भा., २४७ प्रसादे सर्वदुःखानां, म. भा., ९८ प्रसाधितवती तस्य, वि. पु., २३९ प्रसारणाकुञ्चनादौ, वि. पु., ६७ प्रसीद मद्धितार्थाय, वि. पु., २४१ प्रसीदित ततस्तन्न, वि. पु., २४५ प्रहायोभयमप्येतत्, म. भा., १४४ \*प्रहीणमेके निर्णिज्य, गौ., ४८ \*प्राकाम्येन सर्वभोग, देवल, २१६ प्राकृतेन च वक्तेण, ब्रह्मा. पु., १२४ प्राकृतैरपमृष्टो न, ब्र. पु., १३६ प्राकृतं ब्रह्म रूपस्य, वि. पु., १०५ प्रागुदक् प्रवणे देशे, देवल, २५५ प्रागेवात्मात्मना ज्ञेयो, मा. पु., १६८ प्रायात्रापररात्रेषु, विष्णु., १९० प्राङ्नाभ्यमुद्रे चाथ, मा. पु., १०३ प्राचीं वा यदिवोदीचीं, देवल, २५५ प्राजापत्यसहस्रं च, यम, ५७ प्राजापत्यसहस्राद्धि, यम, ५७ प्राजापत्यां तदन्ते तान्, याज्ञ., ३१ प्राजापत्येन वातेन, वि. पु., ६७ प्राणयात्रिकमात्रस्यात्, मनु, ५० प्राणस्थानानि निर्भिन्दन् , ब्रह्मा. पु., १२२ प्राणाख्यमखिलं वर्यं, वि. पु., १६९ प्राणात्प्राणयते प्राणी., म. भा., १९९ प्राणाद्यनन्तभेदैश्व, ब्र. पु., १३६ प्राणानामुपसंरोधात्, मा. पु., १७३

प्राणापाननिरोधश्व, मा. पु., १६९ \*प्राणापानव्यानोदान, देवल, १७० \*प्राणायामसेवनं, हारी., ५३ प्राणायामा दशद्वीच, मा. पु., १७२ प्राणायामा ब्राह्मणस्य, मनु, ६३ प्राणायामानभ्यसेच, यम, ६२ प्राणायामान् दशाष्ट्री वा, यम, ६२ प्राणायामेन पवनैः, वि. पु., १७४ प्राणायामेन पवनं, नृ. पु., १९४ प्राणायामैर्दहेदोषान् , मा. पु., १६८ प्राणायामैदिहेदोषं, बृह., १७० प्राणायामः सविज्ञेयः, वि. पु., १६९ प्राणोऽचिरादविज्ञानं, ब्र. पु., १३६ प्रातिभः श्रावणो देवः, मा. पु., २१३ \*प्रात्मिकं शौचम् , श. लि., ६० प्रादादशेषविज्ञानं, वि. पु., २३८ प्रापणात् सर्वेकामानां, म. भा., ८२ प्राप्ते तु काले पुरुषः, मा. पु., २५२ प्रामुयाद्विषयान् कैश्चित्, म. भा., २१८ प्राप्त्युर्विमलं मार्ग, म. भा., १६६ प्रामुवन्ति तथा योगात्, म. भा., १६६ प्राप्तवन्ति परां प्राज्ञाः, मा. पु., ३ भाप्रोति परमं स्थानं, च. पु., ६१ प्राप्नोति ब्रह्मणः स्थानं, म. भा., २२९ प्राप्नोति ब्रह्मणस्स्थानं, म. भा., १७६ प्राप्नोति ब्रह्मणस्थानं, म. भा., २२७ प्राप्नोति योगी योगामि, वि. पु., २४७ प्राप्यते तपसा लोकः, हारी., २७ प्राप्यते यिश्वरालम्बं, मा. पु., २१३ प्राप्यते सुमहहुःखं, म. भा., ७८ प्राप्यते ह्यात्मनि तथा, याज्ञ., १३३ प्राप्यन्ते नारकैर्विप्र, वि. पु., ७१ प्राप्य पुण्यकृतां लोकान्, म. भा., २४६ प्राप्य ब्रह्मवनं शीतं, मा. पु., ३ प्राप्याऽपि मेदिनीं कृत्स्नां, देवल, ८७ प्राप्येतत् कृतकृत्यो हि, मनु, १४७

\*प्राप्तादयः पञ्चेन्द्रियाः, देवल, २१६ \*प्राप्ता सर्वप्रत्यक्षदर्शी, देवल, २१६ प्रावृट्काले पृथक्त्वेन, ब्रह्मा. पु., १२३ \*प्राव्याऽपश्चाचम्य, वो., ५८ प्रांग्रुस्थं कर्दमे वाऽिप, देवल, २४८ प्रासादेवािप शय्या मे, म. मा., २२४ प्रियेषु स्वेषु सुकृतं, मनु, २५८ प्रोच्यते प्रकृतिहेंतुः, वि. पु., १०८ प्रोच्यते प्रकृतिहेंतुः, वि. पु., १०८ प्रोच्यमानमञ्जेषेण, म. मा., १२८

फ

फलं कतकवृक्षस्य, म. भा., ६४ फलं प्रकल्प्याऽपूर्वं हि, म. भा., ७९ फलं मूलं विपकं वा, मा. पु., १७५ फलमग्नौ हुते यहत्, हारी., ५२ फलानामुप्भुञ्जीत, यम, १९ फलाहारे च निरताः, रामा., २६

ब

बद्धासनं नियम्यासून्, बृह., १६९ बन्धस्य व्यसनासङ्गि, वि. पु., ९९ बन्धं मोक्षं च या वेत्ति, म. भा., १२९ बन्धुरात्माऽत्मनस्तस्य, म. भा., ९९ बलवानबलश्चेति, वि. पु., २३२ बलवानभवद्वायुः, वि. पु., १०४ बलखरूपमत्यन्तं, वि. पु., २०६ बलहीनस्तथा योगी, म. भा., २१७ बलेन परराष्ट्राणि, दक्ष., १८२ बहिरन्तश्च भूतानां, विष्णु., १९० बहिर्मुखानि सर्वाणि, दक्ष., २०७ बहिः प्रज्ञस्तथान्तश्च, विष्णु., २०० बहुकथितमिदं हि बुद्धिमद्भिः, म. भा., २२६ बहुकृत्यो निरुधोगः, म. भा., ७४ बहुविधमनुदृश्य चार्थहेतोः, म. भा., २२५ बहुनां जन्मनामन्ते, म. भा., २२३

बहूनीन्द्रसहस्राणि, विष्णु., ७२ बाधिर्ये जडता लोपः, मा. पु., १०० वालभावे यदाप्रोति, वि. पु., ६८ बालोऽप्तिं किं न खदीत, वि. पु., २४४ बाहुभ्यां इन्द्रमित्याहुः, म. भा., २५९ \*बाहूरुग्रीवा चक्षुः, देवल, १७० बाह्यस्पर्शेष्वसक्तात्मा, म. भा., २२१ बिभर्ति कौस्तुभमणि, वि. पु., २०६ बिभर्ति पुण्डरीकाक्षः, वि. पु., २०७ बिमर्ति भगवान् विष्णुः, वि. पु., २०६ बिभर्ति मायारूपोसौ, वि. पु., २०७ बिभर्ति यचासिवरं, वि. पु., २०७ बिभर्ति शङ्खरूपेण, वि. पु., २०६ \*\*बीजकाण्डरुहाण्येव, म. कु., १**१**१ बीजान्यग्न्युपदग्धानि, म. भा., १५९ बुद्धिमन्तं कृतप्रज्ञं, म. भा., ९० बुद्धिमन्तं च मूढं च, म. भा., ९० बुद्धियुक्तो जहातीह, म. भा., १५० बुद्धीन्द्रियाणि जानीयात्, शङ्खः, ११२ बुद्धीन्द्रियाणि सर्वाणि, याज्ञ., १३१ बुद्धेरुत्पत्तिरव्यक्ता, याज्ञ., १०२ बुद्धेर्भेदं धृतेश्वेव, म. भा., १२८ बुद्धौ शरणमन्विच्छ, म. भा., १५० बुद्ध्या विधिविधानज्ञाः, म. भा., १८८ बुद्धदा इव तोयेषु, म. भा., ७९ ब्रह्मण्याधाय कर्माणि, म. भा., १५३ ब्रह्मचर्यमहिंसाञ्च, वि. पु., १६८ ब्रह्मचारी गृहस्थश्च, मनु, ६५ ब्रह्म चैव शरीरेषु, ब्र. पु., १३५ \*ब्रह्मजज्ञानमिति, बो., ५८ \*\*ब्रह्मजज्ञानं प्रथमं पुरस्तात् , तै. सं., ५८ ब्रह्म ज्ञेयं शिवं विष्णुं, चृ. पु., १९२ ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहं, म. भा., २२१ ब्रह्मभावनया योगी, ब्र. पु., १० ब्रह्मलोकमतिकम्य, याज्ञ., २५८ ब्रह्मसङ्गि मनः कुर्वन् , मा. पु., २१३

ब्रह्माणं केशवं शम्भुं, बृह., १६९ ब्रह्माणमाप्नोति विभुं, म. भा., २५९ ब्रह्माश्ववस्थाभिरशेषमूर्तिः, वि. पु., १०७ ब्रह्माश्वतस्थाभिरशेषमूर्तिः, वि. पु., १९७ \*ब्रह्मान्वाधानमिति, बौ., ३४ ब्रह्मापि तह्रद्रपणवोपहूतं, विष्णु., १९८ ब्रह्मा भूत्वा स जगतो, वि. पु., १०६ ब्रह्मापणं ब्रह्म हविः, म. भा., १५७ ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्ध्व, यो. याज्ञ., १९६ ब्रह्मीभूतस्स एवेति, दक्ष., ६ ब्रह्मीभूतस्स एवेति, दक्ष., ६ ब्रह्मीश्वरुक्ठे यह्नभते, वसि., ५१ ब्राह्मणकुळे यह्नभते, वसि., ५१

## भ

भक्ता श्रद्धादराभ्यां च, विष्णु, १९९ भक्षयेत्खयमाह्रस, यम, १९ भक्षये शालिमांसानि, म. भा., २२४ मक्ष्यते सलिले मत्स्यैः, म. भा., ७७ भक्ष्यमाणोपि नैतेषां, वि. पु., ६८ भक्ष्योपसाधनं मिष्टं, वि. पु., २३९ भजन्यनन्यमनसः, म. भा., १४० भयमर्थवतां नित्यं, म. भा., ७७ भवता न विशेषेण, वि. पु., २४२ भवतीन्द्रियसन्यासात्, म. भा., १२४ \*\*भवतं नस्समनसो, ३५ \*भवत्पूर्वं प्रचोदयात्, बौ., ५८ भवत्यत्यागिनां प्रेत्य, म. मा., १५५ भवत्यधर्मादज्ञान, देवल, ८५ भवत्यभेदी मेदश्व, वि. पु., ६ भवत्यम्भसि च क्षीणे, वि. पु., २४० भवन्ति सम्पदं दैवीं, म. भा., १६३ भवन्खनेकदुःखानि, वि. पु., ७१ भव सर्वगतं जानन्, वि. पु., २४३ भवामि न चिरात्पार्थ, म. भा., २०९ भवितव्यं भवत्येव, देवल, ९३

भस्मन्येव हुते यद्वत्, हारी., ५२ भस्मांगारांश्च केशांश्च, वा. पु., २५० भाग्यभोगानि राज्यानि, वि. पु., २४५ भावतो मेऽखिलस्यास्य, वि. पु., २३३ भावैरनिष्टैः संयुक्तः, याज्ञ., १३३ \*भाषणं क्रियागमन, देवल, १०१ मिक्षाबलिपरिश्रान्तः, बौ., ३४ मिक्षाबलिपरिश्रान्तः, मनु, ३० मिक्षार्थी ग्राममन्विच्छेत्, बौ., ५४ मिक्षोदकपवित्राद्या, हारी., ५२ मिक्षोश्चत्वारि कर्माणि, दक्ष., ५६ भिक्षां दत्वा न धर्मोsस्ति, यम, ६० \*भिक्षां लब्ध्वा न, देवल, ५९ मित्वा योगात् परं मार्ग, म. भा., १६६ भिद्यते देहजस्तापो, वि. पु., ६७ भिद्यते हृदयग्रन्थः, ब्रह्मा. पु., १९४ भुक्तपात्रे यतिर्नित्यं, च. पु., ६१ भुक्तानि यानि तान्येव, देवल, ७५ \*भुक्त्वाSSचान्तः, श. लि., ६० भुजानं यावकं भक्ष्यं, म. भा., १७५ भुजीत पर्णपुटके, चृ. पु , ६१ भूतब्रामिमं कृत्स्रं, म. भा., १३९ भूततन्मात्रसंज्ञोयं, वि. पु., १०५ भूतभव्यभवद्भूपं, विष्णु., १९० भूतभृत च भूतस्थो, म. भा., १३९ भूतादिमिन्द्रियादिं च, वि. पु., २०६ भूतादिस्तु विकुर्वाणः, वि. पु., १०४ भृतादीनि हृषीकेशे, त्रि. पु., २०७ भूतादीनां विरागोऽत्र, मा. पु., २१४ भूतानि भूतैः परिदुर्बलानि, म. पु., १२१ भूतानां निधनं दिष्ट्या, म. भा., ९० भूतान्याविशते चैव, वा. पु., २११ भूतेन्द्रियाणां हेतु स्सः, वि. पु., १०४ भृतेभ्योऽण्डं महाबुद्धे, वि. पु., १०५ \*भूतेभ्यो दयापूर्व, बौ., ५८ भूतं भव्यं भविष्यच, यो. याज्ञ., १९७ भूप मूर्तममूर्त च, वि. पु., २०३ भ्पादजङ्घाकट्यूरू, वि. पु., २३३ भूमृतान्य यशेषाणि, वि. पु., २०४ भूमिरापो **ऽ**नलो वायुः, म. भा., १३८ \*भूमिशिलातृणसिकता, देवल, २१ भूमौ पाद्युगस्यास्था, वि. पु., २३२ भूमौ विपरिवर्तेत, मनु, २४ भयो भूयस्त्रसंद्यस्तु, वा. पु., २५० भूयो ह्युत्पद्यते सङ्गात्, देवल, ८५ \*भूयांसं वा नियम, आप., १५ भूर्भुवः स्वस्त्र्यवस्थानं, यो. याज्ञ., १९७ भूषणास्त्रस्वरूपस्थं, वि. पु., २०६ भूषितोऽपि चरेद्धर्मं, म. भा., ५१ भृषितोपि चरेद्धर्मं, स. सा., ६४ भूस्तृणं सिद्धकं चैव, मनु, १८ मेषजं भगवत्प्राप्ति, वि. पु., ७ मेषजं भगवत्प्राप्तिः, वि. पु., ७२ मेक्षे प्रसक्तो हि यतिः, मनु, ५७ मैक्षं यवागू स्तकं वा, मा. पु., १७५ मैक्षं वा सर्ववर्णेभ्यः, बौ., ५९ मैक्यचर्यामनापन्नो, म. मा., ४७ मैषज्यमेतहुः खस्य, म. भा., ९६ मृत्यात्मपुत्रदाराणां, वि. पु., ६९ भोक्तव्यमिति यत्तन्तो (१) म. भा., ७५ भोक्ता भोज्यञ्च लोकेऽस्मिन्, ब्र. पु., १३४ \*भोगातिशयः कोपनेपुण्य, देवल, २१२ भोगैश्वर्यमदादीनि, देवल, ९४ भोगैश्वर्यमदोन्मत्तः, च. पु., १९१ मो भो विस्उच शिबिकां, वि. पु., २३४ मो विप्र जनसंमर्दी, वि. पु., २४१ मो विप्रवर्य मोक्तव्यं, वि. पु., २३८ भ्रमं प्रमोहमावर्त, म. भा., ९५ भ्रान्तदृष्टिभिरात्मापि, वि. पु., २४३ भ्रान्तिज्ञानावृताङ्गानां, वि. पु., ७१ भ्रामयन् सर्वभूतानि, म. भा., १६३ भ्रुवोर्मध्ये प्राणमावेश्य सम्यक्, म. भा., २५७ भ्रूभ्यां चाप्यश्विनौ देवौ, म. भा., २५९

H

मकारे पीड्यमाने तु, विष्णु., १९८ मझः खप्ने च मनसा, म. भा., १७६ मिचता मद्गतप्राणाः, म. भा., १६४ मण्डलं तस्य मध्यस्थ, याज्ञ., १९४ मत्त एवेति तान्विद्धि, म. भा., १३९ मत्तः परतरं नान्यत्, म. भा., १३९ मत्स्थानि सर्वभूतानि, म. भा., १३९ मदर्थमपि कर्मागि, म. भा., २१० मदेनैव विनेशुस्ते, देवल, ८९ मद्भक्त एतद्विज्ञाय, विष्णु., १९० मधु पश्यसि दुर्बुद्धे, म. भा., ८२ \*मधुमांसकुबीज, देवल, ५९ मध्यमं वा वयः प्राप्य, वि. पु., ७१ मन एव मनुष्याणां, वि. पु., ९९ मनसञ्चानवस्थानात्, म. भा., ७४ मनसा कर्मणा वाचा, म. भा., २२८ मनसा क्रिस्यमानस्तु, म. भा., १८४ \*मनसा ज्ञानमधीयानः, वसि., ५० मनसा ध्याननिरता, म. भा., १७५ मनसा पर्वतं काये, वा. पु., १७८ मनसो नोपकर्तृत्वात् , वि. पु., १०३ मनस्तत्र समाधाय, विष्णु., २०० मनस्तथैवाहङ्कारे, म. भा., २०२ मनसा सर्वभूतानां, मा. पु., २१४ मनसीन्दुं दिशः श्रोत्रे, मनु, २०१ मनसैवेन्द्रियग्रामं, म. भा., १८२ मनसैवेन्द्रियग्रामं, दक्ष., २०७ \*मनसो धारणं अन्तःशरीरे, हारी., १७४ मनसः सुस्थता तुष्टिः, वि. पु., २४० मनस्यवस्थितं दुःखं, मा. पु., २३१ मनस्संयमनं तज्ज्ञैः, शङ्खः, १७४ मनुष्याः पश्चवः शैलाः, वि. पु., २०३ मनो बुद्धिरहङ्कारः, यम, १०१

मनो बुद्धिस्ततश्चात्मा, शङ्गा., ११२ मनो बुध्या स्थिरं कृत्वा, म. भा., १८७ मनो युञ्ज्यात्तथोङ्कारे, विष्णु., २०० मनोरथानां न समस्तिरस्ति, वि. पु., ८७ मनोरथासक्तिपरस्य चित्तं, वि. पु., ८८ मनः संयम्य मिचतो, म. भा., १७९ मनःषष्ठानीन्द्रियाणि, म. भा., १२३ मन्दीभवछोत्रनेत्रो, वि. पु., ६९ मन्मना भव मद्भक्तः, म. भा., १६४ मन्मयं हि यथा गेहं, वि. पु., ९३ हन्यते बालबुद्धित्वात् , वि. पु., ७१ भन्वन्तरैः युगप्राप्त्या, याज्ञ., ११७ ममत्वमत्या न तथा यथा स्वे, मा. पु., १२१ मम न खळु तुषोऽपि दह्यते., म. भा., ९१ ममवरमीनुवर्तन्ते, म. भा., १५६ ममेतिकिश्चित्रममेति किश्चित्, मा. पु., १२१ ममेदिमिति यो भावः, म. भा., ९१ ममैवांशो जीवलोके, म. भा., १२३ ममोपदिष्टं सकलं, वि. पु., २४४ मया ततमिदं सर्वे, म. भा., १३९ मयाध्यक्षेण प्रकृतिः, म. गा., १४० मयि चानन्ययोगेन, म. भा., १६२ मयि सर्वमिदं प्रोतं, म. भा., १३९ मयि सर्वाणि कर्माणि, म. भा., १५७ मय्यर्पितमनोबुद्धिः, म. भा., २५७ मय्यावेश्य मनो ये मां, म. भा., २०९ मध्येव मन आधत्स्व, म. भा., २०९ मरणं जन्मदुःखं च, म. भा., १७५ मरणे यानि दुःखानि, वि. पु., ७० मरुत्प्रपतनं यज्ञो, मा. पु., २१२ मरुतो वसवो रुद्राः, वि. पु., २०३ मर्मभिद्धिस्तथा रोगैः, वि. पु., ७० मलाशाः सर्व उच्यन्ते, नृ. पु., ६१ मलिनो हि यथाऽऽदर्शी, याज्ञ., १३४ मशकोदुम्बरेषीका, मा. पु., १२१ मस्तकस्थापितं मृत्युं, म. भा., ७३

मस्तके वा भवेद्मः, देवल, २४९ महतस्तमसो मध्ये, म. भा., १८७ महता पुण्यपण्येन, म. भा., ७४ \*महतोऽहङ्कारः, देवल, १०१ \*महत्वात् सर्वशरीराणि, देवल, २१६ \*महदहङ्कारौ, देवल, १०० महदादेविकारस्य, वि. पु., १०७ महदाद्या विशेषान्ताः, वि. पु., १०५ \*महदेनं गमयतीति, बौ., ३३ महद्वाक्यमसन्दिग्धं, स. भा., २२८ महर्जनस्तपः सत्यं, वा. पु., १७८ महाशनो महापाप्मा, म. भा., ८३ महात्मानस्तु मां पार्थ, म. भा., १४० \*\*महादेवान्तरे वृत्तं, म. भा., २२७ महान्तमे भिस्सहितं, त्रि. पु., १०७ महाबलपरीवारे, वि. पु., २४१ महाभूतानि सत्यानि, याज्ञ., ११६ महाहीण्यथ वासांसि, म. भा., २२५ मही घटत्रं घटतः कपालिकाः, वि. पु., १४१ मा कमेफलहेतुर्भूः, म. भा., १५० मातापितृसहस्राणि, म. भा., ७८ मातापिबोरसत्कारं, मा. पु., २५२ मात्रार्द्धत्रययोगाच, विष्णु., १९९ मात्रास्पर्शास्तु कौन्तेय, म. भा., ७५ मात्राखप्रविकल्पा सृष्टिः, विष्णु., १९७ माध्यस्थ्यमपि दोषाय, देवल, ९३ \*\*मानसस्य तु दण्डस्य, मनु, ३९ मानसीं धारणां विश्रत्, मा. पु., २१४ मानसे त्रिशतं कुर्यात्, यम, ६२ मानसोपि द्विजश्रेष्ठ, वि. पु., ६७ मानसं दुःखमूलं हि, म. भा., ७९ मानापमानयोस्तुल्यः, म. भा., २२१ मामुपेत्य पुनर्जन्म, म. भा., २५७ मामेव ये प्रपद्यन्ते, म. भा., १३९ मामैवेष्यसि सत्यं ते, म. भा., १६४ माययाऽपहृतज्ञानाः, म. मा., १३९

\*\*मा यज्ञ°हि°सिष्टं, ३५ मारुतो यस्य गालेषु, देवल, २४९ मार्जारभक्षिते दुःखं, मा. पु., ९१ मासद्वयेन म्रियते, देवल, २४९ मासान् स चतुरो जीवेत्, देवल, २४९ मां च योऽव्यमिचारेण, म. भा., २२१ मांसास्थ्यसम्बसापूय, वि. पु., ११० मिथिलायां प्रदीप्तायां, म. भा., ९१ मित्थ्या वितर्कितं चेति, देवल, ८६ मिथ्याज्ञानमिति प्राहुः, देवल, ८४ मिथ्याज्ञानात्पतत्येव, देवल, ८५ मिथ्यैतदत्र तु भवान्, वि. पु., २३२ मिष्टमेव यदामिटं, वि. पु., २४० मिष्टाचमिष्टमित्येषा, वि. पु., २४० म्रियते रुदतां मध्ये, म. भा., ४० मुक्तसङ्गोऽनहंवादी, म. भा., १२८ मुखस्य चोष्मा सुषिरा च नाभिः, मा. पु., २५१ \*मुखेनाऽऽदायिनः, बौ., २२ मुनयस्सिललाहारा, रामा, २५ मुदं तथाऽपि कुर्शीत, वि. पु., ८६ मुनेः समादधानस्य, म. भा., १८४ मुन्यन्नैर्विविवेर्मेध्यैः, मनु, १७ \*मुण्डिश्खी वा, गौ., ४९ \*मुण्डोऽममो, वसि., ५० \*मुण्डोऽममोऽपरिग्रहः, वसि., ५६ मुमुक्षां प्रतिकार्यः स, मा. पु., ८२ मुहुर्ग्लानी परवशो, बि. पु., ७० मूडानामेव भवति, वि. पु., ८३ मूत्रोत्सर्गे पुरीषे च, म. भा., १७७ मूर्छोमवाप्य महतीं, वि. पु., ६८ मूर्तमेतत्त्वदोरूपं, वि. पु., २०४ मूर्ते भगवतो रूपे, वि. पु., २०५ मूर्तश्रोत्पद्यते धूमः, ब्रह्म. पु., २५३ मूर्ष्न्याधायाऽत्मनः प्राण, म. भा., २५० मूलं पुष्पं फलं पत्रं, यम, १९ मृगपक्षिमनुष्येश्व, वि. पु., ६७

मृगैस्सह परिस्पन्दः, बो., २१ मृत्योविंमेषि किं मृत्युः, म. भा., ७४ मृदिते वायुवर्षेण, देवल, २४९ मृदुत्वं सेवमानस्य, मा. पु., १७१ \*मृद्दारुविदलालाबु, हारी., ६० मृत्पयं हि गृहं यद्वत्, वि. पु., २४० मेध्यवृक्षोद्भवान्वन्यान्, मनु, १८ मेरुरुल्बमभूत्तस्य, वि. पु., १०६ मैत्रश्च सर्वभूतानां, हारी., ५३ मोक्षधर्मेषु नियतः, म. भा., १७६ मोक्षधर्मेषु नियतः, म. भा., २२७ मोक्षप्रस्तावना मोक्ष, ल., १ मोक्षस्य नैव किञ्चितस्यात्, ब्र. पु., २०८ मोक्षे हि त्रिविधा निष्ठा, म. भा., १४४ मोघचिन्तेति तामाहुः, देवल, ९३ मोघाशा मोघकर्माणः, म. भा., १४० मोहश्रमं प्रयातोऽसौ, वि. पु., ४ मोहश्रमे शमं याते, वि. पु., ४ मोहात्तस्य परित्यागः, म. भा., १५४ मोहादयस्समाख्याताः, देवल, ९४ मोहादुत्पद्यते रागः, देवल, ९४ मोहितं नाभिजानाति, म. भा., १३९ मोहिनीभिः पिपासाभिः, म. भा., ८१ मौनेन बहुभाष्यं च, म. भा., ९५

य

य आत्मनाऽसहायेन, यम, ४५
य उठमा हृदये जन्तोः, देवल, ८५
य एनं वेति हन्तारम्, म. भा., ११९
य एवं केवंते मर्ल्याः, म. भा., २२९
य एवं कुवंते मर्ल्याः, म. भा., २२९
\*य एवं विद्वान्, बौ., ३४
यच दुःखसमायुक्तं, मनु, १२६
यच्चन्यथात्वं द्विज याति भूयो, वि. पु., १४१
यचैतत् भुत्रनगतं मया तवोक्तं, वि. पु., १४२
यच्छ्य एतयोरेकं, म. भा., १५२

यज्ञदानतपःकर्म, म. भा., १५४ यज्ञाङ्गान्यमिहोत्रं च, यम, १३ यज्जात्वा न पुनर्मोहं, म. भा., १५८ यज्ञायाऽऽचरतः कर्म, म. भा., १५७ यज्ञार्थात् कर्मगोऽन्यत्र, म. भा., १४८ यज्ञेन तपसा दानैः, याज्ञ., २६० यज्ञेन देवानाप्नोति, म. भा., ८ यज्ञे पशुर्विहिरशेषऋत्विक्, वि. पु., १४२ यज्ञैस्तपोभिर्नियमैर्वतैश्व, म. भा., ४ यज्ञो दानं तपः कर्म, म. भा., १५४ यज्ञो दानं तपश्चैव, म. भा., १५४ \*\*यज्ञो भूत्वा यज्ञमासीद, ३५ यत एतानि लिङ्गानि, याज्ञ., ११७ यतते च ततो भूयः, म. भा., २४७ यततो ह्यपि कौन्तेय, म. भा., ९८ यतश्च फलमादद्यात्, यम, १९ यतस्तच्छक्तियोगेन, वि. पु., २०४ यतस्ततो न मे दुःखं, मा. पु., २३१ यतस्ततोऽयं मित्रं मे, वि. पु., २४४ यतितव्यं समत्वेन, वि. पु., २४५ यतिधर्मरतद्शान्तः, च. पु., ६१ यतीनमन्यपात्राणि, यम, ६० यतो यतो निश्वरति, म. भा., १८२ यतो वाचो निवर्तन्ते, विष्णु., १९९ यतः पत्रमुपादद्यात्, यम, १९ यतः पुष्पमुपादबात्, यम, १९ यत्करोषि यदश्रासि, म. भा., १४९ यत्कर्म कृत्वा कुर्देश्व, मनु, १२७ यत्तदम्रे विषमिव, म. भा., १२९ यत्तपस्यसि कौन्तेय, म. भा., १४९ यतु कालान्तरेणापि, वि. पु., २३६ यतु स्यान्मोहसंयुक्तं, मनु, १२६ यत्नेन विषयासङ्गं, म. भा., ७६ \*यत् परस्य छायाप्रवेशमात्रेण, देवल, २१६ यत्पूर्वे तु समुद्दिष्टं, विष्णु., २०० यत् पृथिव्यां त्रीहियवं, म. भा., ८९

यत्प्राप्य न निवर्तन्ते, विष्णु., २०० यत्याश्रमोऽथ सन्यासो, ल., १ \*यत्र कामावसायित्वेन, देवल, २१७ \*यत्र कामावसायित्वं, देवल, २१६ यत्र काले त्वनावृत्तिं, म. भा., २६१ यत्र कचन शायी च, म. भा., ४७ यत्र गत्वा न म्रियते, म. भा., १४५ यत्र चैवात्मनात्मानं, म. भा., १८८ यत्र वा रजनीभागे, मा. पु., २५६ यत्रोपरमते चित्तं, म. भा., १८८ \*यत्सजीवस्योभिस्ते १, देवल, २१६ यत्सर्व नेच्छति ज्ञातुं, मनु, १२७ यत्सांख्ये प्राप्यते स्थानं, म. भा., १५२ यथा कश्चिद्धनं घोरं, म. मा., १६७ यथाऽऽकाशस्थितो नित्यं, म. भा., १३९ यथागतिर्न दश्येत, म. भा., २६२ यथामिरुद्धतशिखः, वि. पु., २०४ यथा घटीकुम्भकमण्डलुस्थं, मा. पु., २३१ यथा च राकुनाः सूक्ष्माः, म. भा., १६६ यथाऽऽचार्यस्य तेन त्वां, वि. पु., २४३ यथा जलं जलेनैक्यं, मा. पु., ९ यथा तोयार्थिनस्तोयं, मा. पु., १७२ यथाऽऽत्मनोङ्गं पतितं पृथिव्याम् , म.भा.,११८ यथाऽऽदर्शतलप्रख्ये, म. भा., १४८ यथाऽऽदर्शतलप्रख्ये, म. भा., १६० यथा दीपो निवातस्थो, म. भा., १८८ यथा नदीनदाः सर्वे, मनु, ६५ यथाऽनं मधुसंयुक्तं, नृ. पु., १९५ यथा प्रकाशयत्येकः, म. भा., १३३ यथा प्रधानेन महान्, वि. पु., १०४ यथा वलाहकान् व्योम्नि, ब्रह्मा. पु., १२३ यथा बलं संचरते स विद्वान्, म. भा., ११८ यथा मम तथाऽन्येषां, म. भा., ९२ यथा यान्ति तथा प्राणो, मा. पु., १७१ यथाऽर्चिषोग्नेः पवनस्य वेगाः, म. भा., १९९ यथाऽर्णवगता नद्यो, म. भा., १०

\*\*यथावच्छृणु राजेन्द्र, म. भा., २२७ यथा वा डिनिमिषाः स्थूलाः, म. भा., १६६ यथाविधानेन पठन्, याज्ञ., १८५ यथा वै शङ्कता पर्णाः, विष्णु., १९८ यथा शाम्यन्ति ते दोषाः, वा. पु., १७८ यथा श्रद्धं तरोः काले, म. भा., ८८ यथाऽश्वरथहीनस्तु, च. पु., १९५ यथा सिनिधिमालेण, वि. पु., १०३ यथा समित्सु दग्धासु, म. भा., ११८ यथा सर्वगतं सौक्ष्म्यात्, म. भा., १३२ यथाऽस्य नेडं मरणं, ब्रह्म. पु., २५३ यथा खप्रभया भाति, ब्र. पु., १० यथा हि कनकात् लिङ्ग, मा. पु., ९ यथा हि गौर्वत्सहतं निशम्य, विष्णु., १९८ यथा हि भरतो वर्णैः, याज्ञ., १३१ यथा हिमवतः पार्श्व, म. भा., ११८ यथा हि साधितः सिंहो, मा. पु., १७१ यथा ह्यामिषमाकाशे, म. भा., ७७ यथेन्द्रियार्थान् युगपत्समस्तान् , म. भा., ११८ \*यथेष्टचारित्वं प्राकाम्यं, देवल, २१६ यथैकस्मिन् घटाकाशे, ब्र. पु., १३६ यथैधांसि समिद्धोऽप्तिः, म. भा., १५९ यथैन कश्चित्परशुं गृहीत्वा, म. मा., ११७ यथोक्तकारिणं विष्रं, मनु, ६५ यथोक्तमृषिभिः पूर्व, देवल, २४८ यथोक्तान्यपि कर्माणि, मनु, १४७ यथोपपत्तिं कुर्वन्ति, म. भां., २२८ यथोल्बेनाऽऽवृतो गर्भः, म. भा., ८३ यदक्षरं वेदविदो वदन्ति, स. भा., २५७ यदमेचातुबन्धे च, म. भा., १२९ यदस्यान्यद्रश्मिशत, याज्ञ., २५८ यदाऽमिरमौ प्रक्षिप्तः, मा. पु., ९ यदा च ऋष्णाम्बरपीतवर्णं, ब्रह्म. पु., २५२ यदाणुमात्रको भूत्वा, याज्ञ., १२२ यदा तु शुद्धं निजरूपि सर्व, वि. पु., १४१ यदा नोपचयस्तस्य, वि. पु., २३३

यदा पुंसां पृथग्भावः, वि. पु., २३३ यदा भूतपृथय्भावं, म. भा., २२१ यदा यदा हि धर्मस्य, म. भा., १४० यदा विनियतं चित्तं, म. भा., १८८ यदा विसंज्ञः स्थिरनिश्चलेक्षणः, म. मा., ७३ यदा सत्वे प्रवृद्धेतु, म. भा., १२५ यदा समस्तदेहेषु, वि. पु., २३५ यदा संहरते चायं, म. भा., २१९ यदाह्यसौ दु:खसुखे जहाति, म. भा., १० यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति, म. भा., २५० यदिदं वेदवचनं, म. भा., १४४ यदिन्द्रियेस्तूपहितान्पुरस्तात्, म. मा., ११८ यदि प्राणायते वायुः, म. भा., ११४ यदि मे पश्यतः कालो, म. भा., ९० यदि वातोपसो जीवः, म. भा., १९५ \*\*यदि स्यात् मम किं न स्यात् , मा. पु., २३० यदिह्यहं न वर्तेयं, म. भा., १५६ यहछालाभसन्तुष्टः, म. भा., १५७ यदेतद्भवता श्रोक्तं, वि. पु., २३४ यदुःखं मियमाणस्य, देवल, ७० \*यद्दूरस्थानामपि अनुध्यानेन, देवल, २१६ यहुद्देर्यन चाल्यातुं, मा. पु., २५६ यद्भक्ष्यः स्यात्ततो दद्यात् , मनु, ९७ यद्यमिमारतो भूमिः, म. भा., ११४ \*यदात् ध्यायेत् तदाप्नोति, विष्णु., १९० यदात्रातिकरं पुंसां, वि. पु., ७१ यद्यस्यजति कामानां, म. भा., ८२ यदाचरति श्रेष्ठः, म. मा., १५६ यद्यदिच्छन्ति तत्तरमात्, म. भा., २२९ यद्रव्या शिविका चेयं, वि. पु., २३३ यद्यन्तरायदोषेण, वि. पु., २४७ यद्यन्योऽस्ति परः कोपि, वि. पु., २३५ यद्युष्मभावमान्नेयो, म. भा., ११५ यदोवं स कथं ब्रह्मन्, याज्ञ., १३३ यद्रोचते द्विजश्रेष्ठ, वि. पु., २३९ \*यन्त्रगतश्चेद्यावत्, बौ., ५४

98

यज्ञास्ति सर्वलोकस्य, दक्ष., २०८ यज्ञास्य कश्चिन्त्रियते, म. भा., ४० \*यमनियमासनप्राणायाम, म. भा., १६७ यमर्थसिद्धिः परमा न हर्षयेत्, म. भा.,

यमाख्यैर्नियमाख्यैश्व, वि. पु., १६८ यया क्षेत्रज्ञशक्तिः सा, वि. पु., ११३ यया तु धर्मकामार्थान्, म. भा., १२९ यया धर्ममधर्मं च, म. मा., १२९ यया खप्नं भयं शोकं, म. भा., १२९ यवगोधूममुद्गादि, वि. पु., २४० यश्च सर्वावरज्ञेयः, नृ. पु., १९५ \*यष्ट्यरिशक्यं जलपवित्रं, बौ., ३५ \*यष्टयः शिक्यं जलपवित्रं, बौ., ३३ यस्तु कर्मफलखागी, म. भा., १५५ यस्तु तिष्ठति कौन्तेय, म. भा., १०५ यस्तु प्रस्याहरेत् कामान्, वा. पु., १८० यस्तु शब्दमयोङ्कार, विष्णो., २०० यस्तं विश्वमनाद्यन्तं, च. पु., १९१ यस्त्वात्मिथुनो नित्यं, दक्ष., १८५ यस्त्वात्मरतिरेवस्यात्, म. भा., १५५ यस्त्वात्मानं निबध्नाति, च. पु., १९१ यस्त्विन्द्रयाणि मनसा, म. भा., १४८ यस्माद्वाचो निवर्तन्ते, ब्रह्मा. पु., १९४ यस्मिन्काले खमात्मानं, ब्र. पु., २०९ यस्मिन्न शक्यते कर्तु, म. भा., ९६ यस्मिन् यस्मिश्च कुरुते, मा. पु., २१४ यस्मिन्यस्मिस्तु विषये, म. भा., २१० यस्मिन् यस्मिन् ममत्वेन, मा. पु., ९१ यस्मिन् स्थितो न दुःखेन, म. भा., १८८ यस्य कृष्णा खरा जिह्वा, वा. पु., २५१ यस्य कृष्णो करो जिह्वा, देवल, २४९ यस्य गर्ते पतितस्य, मा. पु., २५१ यस्य छायामुपासीत, यम, १९ यस्य जिह्वासहस्रं स्यात्, म. भा., ७६ यस्य वै भुक्तमात्रस्य, वा. पु., २५०

यस्य वै स्नातमात्रस्य, देवल, २४९
यस्यां जाग्रति भूतानि, म. भा., २१९
यस्यैतानि सुगुप्तानि, च. पु., ३२
\*\*यस्यैते नियता दण्डाः, मनु, ३९
यस्यैते नियता बुद्धः, मनु, ४२
यस्यै तियता बुद्धः, मनु, ४२
यस्यै यस्यै यथा दृष्टं, यम, १८
या गतिर्या परा निष्ठा, म. भा., २२८
याचिष्णुता प्रमादश्च, मनु, १२७
यातयामं गतरसं, म. भा., १२८
यानित प्रसादं येनास्य, मा. पु., १७२
यां दिशं विद्यया यान्ति, म. भा., १४४
या निशा सर्वभूतानां, म. भा., २१९
यानीन्द्याण्यनेकानि, वि. पु., २०७
यानं क्षितौ यानगतश्च देहो, मा. पु.,

929 यान्येव मलवाहीनि, म. भा., ७६ थावज्जीवति तावच्च, वि. पु., ७१ यावतः कुरुते बन्धुः, म. भा., ७८ या विद्या या यथाऽविद्या, वि. पु., २०७ यामहद्भिरपि क्षिप्तैः, म. भा., ८९ \*\*या ते अमे यज्ञिया तनूः, \*या ते अमे यज्ञिया तनूः, बौ., ३५ \*यायावरीं वा वृत्तिं, पैठी., २२ यां यामवस्थां पुरुषोऽधिगच्छेत्, म. भा., ९६ युक्त इत्युच्यते योगी, म. भा., १८८ युक्तः कर्मफलं खक्त्वा, म. भा., १५३ युक्तः सम्यक् तथा योगी, म. भा., १६७ युक्तस्य तु महाराज, म. भा., १८७ यक्तस्वप्रावबोधस्य, म. भा., १८१ युक्ताहारविहारस्य, म. भा., १८१ युज्जन्नेवं सदात्मानं, म. भा., १८२ युजीत योगं राजेन्द्र, मा. पु., १७७ ये चैव सात्विका भावाः, म. भा., १३९ ये तांस्ते संप्रवक्ष्यामि, मा. पु., २१२ ये तु बुद्धि परां प्राप्ताः, म. भा., १४५ ये तु सर्वाणि कर्माणि, म. मा., २०९

ये**ऽ**त्र सक्ता विलीनास्ते, म. भा., ७६ ये त्वक्षरमनिर्देश्यं, म. भा., २०९ येन केन चिदाच्छन्नो, म. भा., ४७ येन तुष्यति चास्यात्मा, मनु, १२७ येन भूतान्यशेषेण, म. भा., १५८ येन वेदयते सर्व, मनु, ११३ येन व्याध्यादयो दोषाः, मा. पु., १७२ येनाऽऽवृतः कुरुते सम्प्रमत्तः, म. भा., ९५ येनाऽस्मिन् कर्मणा लोके, मनु, १२७ येनैकरूपाश्चाधस्तात्, याज्ञ., २५८ येषां न बान्धवास्सन्ति, म. भा., २२९ येषां विनीतः सततं, मा. पु., २५१ \*येषु कर्मसु पुरोडाशा, आप., १५ येषु येषु प्रदेशेषु, म. भा., ७६ ये समर्था जगत्यस्मिन्, विष्णु., ७३ ये हि संस्पर्शजा भोगाः, म. भा., २२२ ये ह्यतो विच्युता मार्गात्, म. भा., २२९ यैर्व्याप्येमान् स्थितो भावान् , मनु, १२६ यैस्तु सत्सङ्गपाषाण, मा. पु., ३ योगकृत्येषु योगानां, म. भा., १०५ योगमार्गे समाश्रित्य, म. भा., १६७ योगयुक्तस्सदा योगी, मा. पु., २१३ योगयुक्तो मुनिर्वह्म, म. भा., १५२ योगयुक् प्रथमं योगी, वि. पु., २४७ योगशास्त्रं च यत्रोक्तं, याज्ञ., ६२ योगसन्यस्तकर्माणं, म. भा., १५९ योगस्थः कुरु कर्माणि, म. भा., १५० योगाभ्यासरतस्येह, वृ. पु., १९४ योगिनां ज्ञानविदुषां, मा. पु., २५२ योगिनाञ्चेव सर्वेषां, वा. पु., १७६ योगिनामपि सर्वेषां, म. भा., १६७ योगिनो यतचित्तस्य, म. भा., १८८ योगिनः कर्म कुर्वन्ति, म. भा., १५३ योगिनः सम्प्रवर्तन्ते, मा. पु., २१३ यीगी याति पृथग्भावं, मा. पु., ९ योगी युक्तश्च सर्वासां, याज्ञ., १३४

योगी युजीत निर्जिल्य, मा. पु., २५६ योगी युज्जीत सततं, म. भा., १७९ योगेनाऽव्यभिचारिण्या, म. भा., १२९ योगेश्वरं पुराणाख्यं, नृ. पु., १९२ योगं कुर्याद्वलं प्राप्य, म. भा., २१८ योजनानां सहस्रेभ्यः, मा. पु., २१३ यो नपश्येन जीवेत्स, देवल, २४८ यो न पश्येत् न जीवेत्स, देवल, २४८ योनिकोटिसहस्रेषु, मनु, ६३ योऽन्तः सुखोऽन्तरारामः, म. भा., २२२ यो भवान् यन्निमित्तं च, वि. पु., २३४ यो मां पर्यति सर्वत्र, म. भा., १८२ यो मां परवित सर्वत्र, म. भा., २२२ यो यथैषां गुणो देहे, मनु, १२६ यो यस्मान्निःसृतश्रेषां, याज्ञ., १०२ यो यो योगस्त्वया प्रोक्तः, म. भा., १८३ योऽयं गजेन्द्रमुन्मत्तं, वि. पु., २४२ यो वास्य दक्षिणं बाहुं, यम, ४६ यो वृथा चिन्तयेदर्थान्, देवल, ९३ योषितां न कथा श्राव्या, म. भा., १७६ योऽस्ति सोहमिति ब्रह्मन्, वि. पु., २३४ यो हि ब्रह्म न जानाति, दक्ष., ४१ यौवनं जरया प्रस्तं, म. भा., ८८ यं नयेदक्षिणामाशां, वा. पु., २५० यं यं वापि स्मरन्भावं, म. भा., २५६ यं लब्ध्वा चापरं लाभं, म. भा., १८८ यं सन्यासमिति प्राहुः, म. भा., १५५ यं हि न व्यथयन्त्येते, म. भा., ७५ यः कण्टकैर्वितुदति, याज्ञ., २६ यः करोति तु कर्माणि, मनु, ११३ यः कामानासुयात् सर्वान्, म. भा., ८२ यः पुमान् मृत्युमासन्नं, मा. पु., २५१ यः प्रयाति त्यजन्देहं, म. भा., २५७ यः प्रयाति स मद्भावं, म. भा., २५६ यः सर्वत्रानभिस्नेहः, म. भा., २१९ यः सर्वप्राणचित्तज्ञः, नृ. पु., १९५

यः साधूनपदोषांश्च, देवल, ८६

₹

रक्तगन्धाम्बरस्रावी, देवल, २४९ रक्तमांसमयो देहः, हारी., २७ रक्तं पितामहं ध्यायेत्, बृह., १६९ रजसस्तु फलं दुःखं, म. भा., १२६ रजस्तमः क्षयः सत्व, याज्ञ., १६१ रजस्तमश्चामिभूय, स. भा., १२५ रजस्तमोभ्यां तत्वस्य, ब्र. पु., १३५ रजस्येतानि जायन्ते, म. भा., १२५ रजस्वलमनिस्पञ्च, देवल, ११० रजसा तमसा चैव, याज्ञ., १३३ रजिस प्रलयं गत्वा, म. भा., १२५ रजो रागात्मकं विद्धि, म. भा., १२५ रजः सत्वं तमश्रैव, म. भा., १२५ रम्योपवनपर्यन्ते, वि. पु., २३८ रविमध्ये स्थितः सोमः, शङ्खः, १९३ रसमात्राणि चाम्भांसि, वि. पु., १०४ रसवर्ज रसो डप्यस्य, म. भा., ९८ रस्याः स्निग्धाः स्थिराः हृद्याः, म. भा., १२८ रहस्येकान्त आसीनः, नृ. पु., १९५ राक्षसीमासुरीं चैव, म. भा., १४० राक्षसीभ्य इव स्त्रीभ्यः, म. भा., ७५ रागद्वेषौ समो यस्य, यम, ४६ रागसङ्कल्पजान् प्रन्थीन्, देवल, ९४ \*रागद्वेषमोहाः, देवल, १६८ रागद्वेषविमुक्तेस्तु, म. भा., ९८ रागद्वेषविवृद्धिश्च, ब्रह्मा. पु., १२४ रागादिविषयासङ्गः, छागलेय, ३२ रागीकर्मफलप्रेप्सः, म. भा., १२८ रागोप्ततौ चरेत्कुछूं, म. भा., १७६ रागोद्वेषः काममोहौ, म. भा., ९५ राजतः सलिलादमेः, म. भा., ७७ राजर्षसश्च बहवः, विष्णु., ७३ \*\*राज्यस्य वांशं कुरुतेप्रजोस्य, मा. पु., २३१ वक्षःस्थलं तथा बाहू, वि. पु., २३२

राजादिवार्ता तेषां तु, दक्ष., ५६ रात्रौ चित्राम्बरं पश्येत्, वा. पु., २५१ रात्रो ध्यानपरो नित्यं, छागलेय, १९ रुक्मशारवान् द्वमान्दृष्ट्वा, देवल, २४८ रुक्मामं स्वप्नधीगम्यं, मनु, २०१ रुद्रस्यानुचरो भूत्वा, १८६ रूपमेतदनन्तस्य, वि. पु., २४५ \*हपरसगन्धस्पर्शाः**, देव**ल, १०० रूपं न चक्षुषा विन्द्यात्, म. भा., १८३ रोषो ऽमर्षोभ्यसूया च, देवल, ८५ रौद्री मकारसंज्ञा प्राणाख्या, विष्णु., १९७

ल

लघुद्वादशमात्रास्तु, मा. पु., १७० लघुमध्योत्तरीयाख्यः, मा. पु., १७० लभन्ते ब्रह्मनिर्वाणं, म. भा., २२२ लवणं च स्वयं कुर्यात्, छागलेय, १९ लाभपूजानिमित्तं हि, दक्ष., ५६ लिझामावात् वैकल्यं, ब्रह्माण्ड. पु., ९ लिप्यते न स पापेन, म. भा., १५३ लोकयात्राभयं चैव, छागलेय, ३२ लोकयात्राभियुक्तस्य, दक्ष., १८५ लोकसाधारणेष्वेषु, म. भा., ९१ लोकसंग्रहमेवापि, म. भा., १५६ लोकेस्मिन् द्विविधा निष्ठा, म. भा., १४७ लोको वशीकृतो यैस्तु, दक्ष., १८४ लोभजानि तथा राजन्, म. भा., १६६ लोभाप्तापानि कुर्वन्ति, म. भा., ८४ लोभाद्वेषाच सङ्कल्पः, देवल, ८६ लोमं मोहं च सन्तोषात्, म. मा., ९५ लोभः प्रवृत्तिरारंभः, म. भा., १२५ लोभः खप्नोऽधृतिः कौर्यं, मनु, १२७ लोहात् ज्वलनसंदीप्तात्, ब्र. पु., १३७

वक्ष्यामि हृदि दुःखद्मं, चृ. पु., १९१ वक्तुं न शक्यते श्रोतुं, वि. पु., २३४ वचसामात्मसंवेद्यं, वि. पु., २०३ बचोघाते तथा वाचि, वा. पु., १७८ वत्स्तिस्ति किं कुन्नचिदादिमध्य, वि. पु., १४१ वदतस्तिष्ठतोन्यद्वा, वि. पु., २०५ वनप्रतिष्ठस्सन्तुष्टः, बो., २१ वनवासमुपाश्रित्य, बो., २१ \*वनवासाद्द्धं शान्तस्य, श. लि., ३१ वनाद्धहाद्वा कृत्वेष्टिं, याज्ञ., ३१ वने तपसि युक्तानां, यम, २९ वनेषु तु विह्त्येवं, मनु, ३० वन्यस्रेहेन गात्राणां, वि. पु., २६ वन्यात्रं वनवासश्च, सुमन्तु, २० विह्ना पार्थिवे धातौ, वि. पु., २४० वटाश्वत्थार्कपतेषु, च. पु., ६१ वर्जयेच समं दद्यात्, हारी., ५२ \*वर्जयेद्वीजवधम्, गौ., ४९ वर्जयेन्मधुमांसानि, मनु, १८ वर्जितः सर्वभूतात्मा, व्र. पु., १३७ वर्णाश्रमास्तथा वासः, ब्र. पु., १३५ वर्त्याधारस्नेहयोगात्, याज्ञ., १२२ वर्षामु फलधान्यानि, छागलेय, १९ वलीविभङ्गिनाभन्न, वि. पु., २०५ \*वशित्वेना**ऽ**परिमितायुः, देवल, २१६ वशीकृतं ततः कुर्यात्, वि. पु., १७४ वशे हि यस्येन्द्रियाणि, म. भा., ९८ वर्यात्मना तु यतता, म. भा., १८३ वस्यं सन्त यथेच्छातो, मा. पु., १७१ वसीत चर्म चीरं वा, बृहस्प, २० वसीत चर्म चीरं वा, मनु, १७ वस्तु राजेति यहोके, वि. पु., २३६ \*वाक्चक्षः कर्मसंयोगः, गौ., ४८ \*वाक्पाणिपाद, देवल, १०० वागुचार्य श्रोत्रवृत्ति, विष्णु., १९८ \*\*वाग्दण्डोऽथ मनो दण्डः, मनु, ३९

वाग्दण्डोऽथ मनोदण्डः, म**नु**, ४२ \*\*वाग्दण्डो मौनमातिष्ठेत्, मनु, ३९ <sup>#</sup>वाङ्म आसन्नसोः, तै. सं., ५९ वाचकेन तु विज्ञातः, विष्णु., १९८ वाचं वाँ को विजानाति, याज्ञ., १९६ वाच्यप्तिं मित्रमुत्सर्गे, मनु, २०१ वाच्यस्तस्येश्वरः प्रोक्तः, विष्णु., १९८ वानप्रस्थगृहस्थाभ्यां, स. भा., ४७ \*वानप्रस्थस्य वा कमविरमे, बौ., ३३ वानप्रस्थाश्रमेत्येताः, वा. पु., २५ वानप्रस्थो दिवं याति, शङ्खः, २८ \*वानप्रस्थो द्विविधो, हा., २२ वानप्रस्थो ब्रह्मचारी., याज्ञ., १३ \*वानप्रस्थोरण्य, पैठी, २१ वानप्रस्थां तथा वान, ल., १ वामं वाडप्यस्य यस्तक्षेत्, यम, ४६ \*वायुमक्षानिराहाराश्चेति, बौ., २२ वायुमण्डलवदृश्येत्, म. भा., ११५ वायुरेव जहात्येनं, म. भा., ११५ वाय्वभिधारणादेनं, मा. पु., १७८ \*वाय्वगन्यम्ब्वाकाश, देवल, १०१ वारिणा तर्पयित्वा तु, च. पु., ४० वारिवह्नयनिलाकादौः, वि. पु., १०६ \*वारुणीसिस्सायं, बौ., ५४ वार्षिकसञ्च याः केचित्, वा. पु., २५ वालाग्रशतिमो भागः, शङ्खः, ११२ वासन्तशारदैर्मेध्यैः, मनु, १७ वासांसि जीर्णानि यथा विहाय, म. मा., १२० वासुदेवस्सर्वमिति, म. भा., २२३ वासुदेवाभिधानस्य, वि. पु., २४१ वासुदेवं सदा विष्णुं., चृ. पु., १९१ वाह्यवाहकसम्बन्धं, वि. पु., २४२ \*\*विकल्प्यमाना विविधा गुणास्ते, मा. पु.,

विकल्प्यमानो विविधेर्गुणार्यैः, मा. पु., १२० विकाराश्च स्वरूपैश्च, वि. पु., १०३ विकारांश्र गुणांश्चेव, म. भा., १३७ विक्रियाऽपि च दृष्टैव, याज्ञ., १२२ विगतभयकषायलोभमोहः, म. भा., २२५ विगलच्छीर्णदशनो, वि. पु., ६९ विद्याय तस्य ये दोषाः, मा. पु., १७७ विचरेन्नियतो नित्यं, मनु, ४४ विचारश्च वितर्कश्च, म. भा., १८४ विचिकित्सा कोधमोहौ, म. भा., ९५ विजानातीन्दुसूर्यक्षं, मा. पु., १७२ विज्ञाततत्वसद्भावो, वि. पु., २३८ विज्ञानभ्रंशमाप्नोति, वि. पु., ६८ विज्ञानमेकं निजकर्ममेद, वि. पु., १४२ विज्ञानं परमार्थोसौ, वि. पु., २३७ विज्ञानं विलयं याति, मा. पु., २११ विज्ञानं सर्वविद्यानां, देवल, ८४ \*विज्ञायते च परिमिता वा, बौ., ५५ विज्ञायते sa सर्वीयं, मा. पु., १४५ विष्मूत्रकृमिसम्पूर्णं, देवल, ११० वित्तात्मानं वेद्यमानं, याज्ञ., ११७ \*विदां समाप्य दारान् , आप., १४ विदित्वा सप्त सुक्ष्माणि, वा. पु., २१५ विश्वया जायते नित्यं, म. भा., १४५ विद्यया तदवाप्नोति, म. भा., १४५ \*विद्याचारकुलवयो, देवल, ४९ विद्यातपोभ्यां सम्पन्नो, नृ. पु., १९५ विद्यातपोविवृध्यर्थ, मनु, २८ विद्या बुद्धिरविद्यायां, वि. पु., २४४ विद्यामयं तु तद्ज्ञानं, वि. पु., २०७ विद्याविधे च मैत्रेय, वि. पु., २०७ विद्याविनयसम्पन्ने, म. भा., २२१ विधित्साभङ्गमालाढ्यो, मा. पु., ३ विधिनियतमवेक्य तत्वतोऽहं, म. भा., २२६ विधूमे सन्नमुसले, मनु, ५७ विनष्टानीह कालेन, विष्णु., ७२ विनाशमन्ययस्यास्य, म. भा., ११९ विनिष्पन्नसमाधिस्तु, वि. पु., २४७

विनिष्पन्नसमाधिस्तु, वि. पु., २४७ विपन्नाधारणा यस्मात्, म. भा., १७५ विप्रकुर्वाणि चाम्भांसि, वि. पु., १०४ विप्रयोगं प्रियेश्वेव, मनु, ६३ विभागत्यागसंयोग, ब्र. पु., १३७ विभेदजनके ज्ञाने, वि. पु., ६ विमलात्मा स भवति, म. भा., १० विमुक्तकर्मा शुद्धेन, म. भा., १० विमुक्तपापो नियतः प्रशान्त, नृ. पु., ११ \*\*विमुक्तपापो हि मनः अशान्तः, नृ. पु., ११ विमुक्तिपादपच्छाया, वि. पु., ७२ विमुक्तो देहगहनात्, ब्र. पु., २०८ विमुक्तस्सर्वपापेभ्यः, म. भा., २२९ विमुक्तः सर्वसङ्गेभ्यः, म. भा., १०० विमुच्यमानः पापेभ्यः, म. भा., २५८ विमुच्य हृदयप्रनिंथ, म. भा., २२९ विमुच्य सुखमासीत, म. भा., १२२ विमूढानानुपरयन्ति, म. भा., १२३ विमूढेन्द्रियवर्गस्य, म. भा., ७४ विमृत्यैतदशेषेण, म. भा., १६३ विमोहयन्ति सम्पत्सु, म. भा., ७७ वियोगात् कालतः शोकात्, देवल, ८५ विरजसममलं नित्यं, म. भा., २०३ विरजः कालमाकांक्षन्, म. भा., २५८ विवर्तमानताराक्षिः, वि. पु., ७० विवर्द्धयति नारोहेत्, मा. पु., १७२ विवर्द्धते हि भूयोऽपि, देवल, ८० विविक्तदेशसेवित्वं, म. भा., १६२ विविधाश्चौपनिषदीः, मनु, २८ विवेकश्च शरीरस्य, ल., १ विशन्ति परशल्यार्थं, म. भा., २१८ विशिष्टफलदाः काम्याः, वि. पु., १६८ विश्रम्य च पुनर्गच्छेत्, म. भा., ७८ विश्रंभकभयस्थाने, म. भा., ७४ \*विश्वविषयावाप्तिः, देवल, २१६ विश्वमेतत्परं त्वन्यत्, वि. पु., २०३

विश्वस्वरूपवेरूप्य, वि. पु., २०३ विश्वान् देवान् मुखेनाथ, म. भा., २५९ विश्वेश्वरमजं विष्णुं, नृ. पु., १९२ विषयाणां च दौरात्म्यात्, म. भा., ७४ विषयान् प्रत्यनुसरन्, म. भा., ७४ विषया विनिवर्तन्ते, म. भा., ९८ विषयासक्तचित्तस्तु, दक्ष., ७६ \*विषयेभ्यो निवृत्याऽभिप्रेतेर्थे, देवल, १६५ विषयेन्द्रियसंयोग, याज्ञ., १६१ विषयेन्द्रियसंयोगात्, म. भा., १२९ विषयेषु प्रदुष्टानि, मनु, ९७ विषयोपसेवा चाजस्रं, मनु, १२७ विषस्य तु पलं पीत्वा, वा. पु., १७९ विषस्येवोद्विजेन्नित्यं, म. भा., २२९ विषादी दीर्घस्ती च, म. भा., १२८ विषादं हि तृतीयेन, मा. पु., १७१ विष्णुनाम्ना स वेदेषु, वि. पु., १०८ विष्णुर्बह्मखरूपेण, वि. पु., १०६ विष्णुशक्तिः परा प्रोक्ता, वि. पु., ११३ विष्णौ प्रतिष्ठितं विश्वं, च. पु., १९२ विसर्गशिल्पगत्युक्ति, वि. मु., १०५ विसञ्यध्यानयोगेन, मनु, २५८ विस्तारः सर्वभूतस्य, वि. पु., १४० विहाय कामान् यस्सर्वान्, म. भा., २२० विहाय योगक्षतिसर्वमेव, म. भा., ७३ विहाय शोकमोही तु, ब्र. पु., १० विहिते भिक्षुकैयमि, याज्ञ., ५८ विहृत्य संहरत्येष, ब्र. पु., १३६ वीक्षते च परं ब्रह्म, मा. पु., १७२ वीणावादनतत्वज्ञः, याज्ञ., १८६ वीतरागभयकोधः, म. भा., २१९ वीतशोकभयो विश्रो, मनु, २८ \*बृक्षमूलिक ऊर्द्धं षड्भ्यो, वसि., २० बृक्षसक्तात्रपादाश्व, रामा., २५ बृक्षाद्दारु ततश्चेयं, वि. पु., २३५ बृक्षारूढो महाराजः, वि. पु., २३५

वृतिर्दशगुणैरण्डे, वि. पु., १०६
वृत्तिहीनं मनः कृत्वा, दक्ष., १६५
वृत्ते शरावसंपाते, मनु, ५७
वृद्धा गृहगृहीतार्थाः, दक्ष., ५६
वेत्ति यत्र न चैवायं, म. भा., १८८
वेत्ति सर्वगतां करमात्, याज्ञ., १३३
वेदगर्भं विभुं विष्णुं, चृ. पु., १९१
वेदवादविदो विद्वन्, वि. पु., १०३
वेदान्तशास्त्रकाण्यात्म, मा. पु., २९३
वेदान्तशास्त्रकाण्यात्म, मा. पु., २१३
वेदान्तान् विधिवच्छुत्वा, मनु, ६५
वेदान्तोक्तिविवेकवैभवगलहुर्वारमायातमः,

ल, १

वेदाभ्यासस्तपो ज्ञानं, मनु, १२७ वेदार्थवचनं यज्ञो, याज्ञ., १६० वेदाऽविनाशिनं नित्यम्, म. भा., १९९ वेदाहमेतं पुरुषं महान्तं, शङ्खः, १९३ वेदेषु यहेषु तपस्सु चैव, म. भा., २६९ वेदैश्शास्त्रेस्सविज्ञानैः, याज्ञ., ११६ \*वेदोवृक्षस्तस्य मूलं, बौ., ५५ वेणुरन्ध्रविमेदश्च, वि. पु., २३७ वेणुर्यामाकनीवारा, यम, १८ वेशमदारसुतक्षेत्रं, तृ. पु., ३२ वेष्टितं कृष्णगोवाल, च. पु., ३९ वैकारिकस्तैजसश्च, वि. पु., १०४ वैरवानसविधानज्ञः, हारी., २७ \*वैरवानसानां वि**हि**ता, बौ., २२ वैरवानसा वालखिल्या, रामा., २५ \*वैरवानसाः सिध्यन्ति, बौ., २२ वैतानिकं च जुहुयात्, मनु, १७ वैराग्यज्ञानविज्ञानात् , हारी., २७ वैराग्यज्ञानपूर्व वै, चृ. पु., ३२ वैराग्यं पुनरेतस्य, म. भा., ६६ व्यक्तस्वरूपमव्यक्ते, वि. पु , १०८ व्यक्तस्वरूपश्च तथा, वि. पु., १०४

व्यपेतिनन्दास्तुतिरप्रिया, यम, ४६ व्याख्यातस्तु समासेन, वा. पु., १७९ व्यापारास्तु समाख्याताः, म. भा., १८१ व्याहृतिप्रणवैर्युक्ता, मनु, ६३ व्योमादिपरमाणुश्च, मा. पु., १७२ व्योम्रस्सूक्ष्मप्रवृत्तस्य, मा. पु., २१४ व्यामानो यथाध्वानं, म. भा., ७८ वर्त्तर्यज्ञैस्तपोभिर्वा, दक्ष., १८४

## হা

शकुन्मूत्रमहापङ्क, वि. पु., ६७ शक्तः शब्दादिविषये, याज्ञ., ११६ शक्या च यज्ञकृनमोक्षे, याज्ञ., ३१ शक्रोतीहैव यस्सोढुं, म. भा., २२२ शक्या गणयितुं लोके, विष्णु., ७२ शङ्खदुन्दुभिनिघेषिः, म. भा., १८७ शतमष्टशतं वापि, देवल, २५५ शनैदशनैरुपरमेत्, म. भा., १८२ \*शनैरपोभ्युपेयात्, आप., १४ \*शद्वतन्मात्रं, देवल, १०० शद्धब्रह्म परंब्रह्म, विष्णु., १९८ शद्धब्रह्मणि निष्णातः, विष्णु., १९८ शब्दमालमथाकाशं, वि. पु., १०४ शद्धरूपरसस्पर्श, यम, १०१ <sup>\*</sup>शब्दस्पर्शरूपरस, विष्णु., १८९ शब्दस्पर्शविहीनं तत्, वि. पु., १०२ शन्द<del>रस्</del>पर्शश्च रूपं च, याज्ञ., १०२ शद्वादिभिर्गुणैर्बह्मन्, वि. पु., १०५ शद्वादिभ्यो ऽनिवृत्तानि, मा. पु., १७३ \*\*शन्दादिविषयो द्योगं, याज्ञ., ११६ शद्वादिष्वनुरक्तानि, वि. पु., १७३ शद्वादीनामवाप्त्यर्थं, वि. पु., १०५ शद्वार्थानखिलान्वेत्ति, मा. पु., २१३ शद्बोहमिति दोषाय, वि. पु., २३४ शद्धं न विन्देच्छ्रोतेण, म. भा., १८३ शद्धं रूपं तथा स्पर्श, शङ्खः, ११२

शये कदाचित्पर्यङ्के, म. भा., २२४ शये पुनरभुज्जानः, म. भा., २२४ शय्या च क्रमणं स्थानं, देवल, १९० शरभङ्गाश्रमेराम, रामा., २६ शरणेष्वममश्चैव, मनु, २८ <sup>\*</sup>शरण्यस्सर्वभूतानां, वसि., २० \*शरीरमहत्वं महिमा, देवल, २१६ शरीरमुपवृत्याऽथ, ब्रह्मा. पु., १२२ शरीरपरिसंख्यानं, याज्ञ., १६१ शरीरयात्रापि च ते, म. मा., १४८ शरीरस्थोऽपि कौन्तेय, म. भा., १३२ शरीरस्याखये चैव, मनु, ४४ शरीराकृतिभेदास्तु, वि. पु., २३६ \*शरीराञ्चगामित्वं, देवल, २१६ शरीरेण च नात्मायं, याज्ञ., १२२ \*शरीरेन्द्रियमनो, देवल, १७४ शरीरं प्रजहत्येवं, ब्रह्मा. पु., १२३ शरीरं यदवाप्रोति, म. भा., १२३ शरीरं यापयन्तीह, देवल, ११० शरैरिवान्तकस्योग्रैः, वि. पु., ७० शर्करागुडखण्डा वा, ब्र. पु., १३६ शवगन्धमुपद्राति, ब्रह्म. पु., २५३ शवगन्धं भवेद्गात्रं, देवल, २४९ शवरूपाण्यशेषाणि, वि. पु., २०७ शाकमूलफलाहारो, छागलेय, १९ शाकाहुःखमवाप्नोति, देवल, ९० \*शाखासम्बन्धिस्कन्धा, देवल, १७० शान्तामूहाश्च घोराश्च, वि. पु., १०५ शान्तो घोरस्तथा मूढः, यो. याज्ञ., १९७ शाम्यामि परिनिर्वामि, म. भा., ९२ शारीरो बहुभिः मेदैः, वि. पु., ६६ शारीरं केवलं कर्म, म. मा., १५७ शाईशङ्खगदाचक, वि. पु., २०५ शाश्वतस्य च धर्मस्य, म. भा., २२१ शाश्वतं चाडव्ययं चैव, म. भा., २०३ शाश्वतं स्थानमचलं, ब्रह्म. पु., २५४

\*\*शास्त्रदृष्ट्या तृपदेशो, व. सू., ६२ शिथिलत्वं च गात्राणां, यम, १२ शिबिका दारुसङ्घातः, वि. पु., २३५ शिबिकायां स्थितं चेदं, वि. पु., २३३ बिबिकेयं यदा स्कन्धे, वि. पु., २३३ बिरोरोगप्रतिस्थाय, वि. पु., ६६ \*शीतोष्णवातवर्षाणि, श. लि., ४८ शीतोष्णवातवर्षाम्बु, वि. पु., ६७ शीतोष्णसुखदुःखेषु, यम, ४६ शीतोष्णसुखदुःखेषु, म. भा., ९९ शीतोष्णा**दिभिरत्यु**प्रैः, मा. पु., २११ शीर्णनाभिर्यथा चकं, ब्रह्म. पु., २५३ \*शीर्णपर्णशैवाल, हा., २३ शीर्णार्कपर्णपुटकैः, वा. पु., १७९ शीलस्थितिर्दण्डनिधानमार्जवं, म. भा., १६२ ग्रुक्रकृष्णे गतीहोते, म. भा., २६१ शुक्रपक्षे पिवन्त्येके, यम, २५ ग्रुचि पिप्पलकं चैव, यम, ४५ \*शुचिर्यामं न प्रविशेत्, वसि., २० शुचीनां श्रीमतां गेहे, म. भा., २४६ शुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य, म. भा., १७९ ग्रुद्धोपवासः स्वातन्त्रयं, याज्ञ., १६० शुद्धो**डिस रे** तात न तेस्ति नाम, मा. पु., १२० शुनि चैव श्वपाके च, म. भा., २२१ ग्रुमाशुमफलैरेवं, म. मा., १४९ ग्रुभाग्रुभविनिर्मुक्तं, नृ. पु., १९२ ग्रुभाऽग्रुभैः कर्मभिर्देहमेतत्, मा. पु., १२१ ग्रुभाश्रयस्य चित्तस्य, वि. पु., २०५ शुमेऽशुमे च संक्षीणे, ब्र. पु., २०८ गुअमेकाक्षरं विष्णुं, तृ. पु., १९२ गुष्कपर्णचये नद्यां, मा. पु., १७७ \*श्रूत्यदुर्गवर्जम् , हारी., ५२ शून्यागारे गुहावासी., यम, ४५ शून्येष्वेवावकाशेषु, मा. पु., १७६ श्र्युष्वैकमनाः पुत्र, म. भा., १४४ शेषं समुपभुजीत, मनु, १८

शोकहवौं तथाऽऽयासः, म. भा., ७९ शोकास्यावमानेर्घ्या, वि. पु., ६७ शोषयनात्मनो देहं, यम, १९ शैखात्प्रकृपितो वायुः, ब्रह्मा. पु., १२२ शैलद्भमगृहस्थोऽपि, वि. पु., २३३ शौचस्नानादिभिर्मन्त्रैः, हारी., २७ शौचार्थमासनार्थं च, नृ. पु., ४० श्रद्धया परयोपेताः, म. भा., २०९ श्रद्धानाशकदानानां, मा. पु., २१२ श्रद्धावान् भजते यो मां, म. भा., १६७ श्रद्धावां हमते ज्ञानं, म. भा., १५९ श्रमश्च भारोद्वहने, वि. पु., २३२ श्रवणाद्दर्शनाद्वापि, म. भा., ९८ श्रुथप्रीवांघ्रिपादोSथ, वि. पु., ०० श्वभ्रवत्तोयहीनं च, म. भा., १६७ श्वसित्या भाषते चैव, म. भा., १९४ श्रादकृत् सत्यवादी च, याज्ञ., ६४ \*श्रावणकेनाभिमुपसमाधाया, वसि., २० श्रावणेन विधानेन, यम, १८ श्वासकाशमहायास, वि. पु., ६९ श्रीवत्ससंस्थानधर, वि. पु., २०६ <sup>\*</sup>श्रीवत्साङ्कं, विष्णु., १९० श्रुतिप्रमाणागममङ्गलेश्व, म. भा., १० श्रुतिस्मृत्युदितं कर्म, चृ. पु., १९५ श्रुत्वा च मीमांसकधर्मशास्त्र, ब्र. पु., १६० श्रुत्वा स्पृष्ट्वा च दृष्ट्वा च, यम, ४६ श्रुत्वा स्पृष्ट्वा च दृष्ट्वा च, मनु, ९७ श्रूयतां कथयाम्येषः, वि. पु., २४२ श्रुयतां कोहमित्येतत्, वि. पु., २३४ श्रूयतां मुक्तिफलदं, मा. पु., १७१ श्रूयतां नृपशार्चूल, वि. पु., २३८ रयेनच्छायमनुपतन्, म. भा., ७४ श्रेयसा सुखदुःखाभ्यां, याज्ञ., ११६ श्रेयान् द्रव्यमयाद्यज्ञात्, म. भा., १५८ श्रेयांस्यपि च सर्वाणि, म. भा., १८३ श्रेयो हि ज्ञानमभ्यासात्, म. भा., २१०

श्रेंद्रमित्तमथस्वेदो, म. भा., १११
श्रेंतं ज्यक्षं हरं चैव, वृह., १६९
\*श्रोत्रहृदयनाभिगतः, देवल, १७०
श्रोत्राक्षिरसनप्राण, यम, १०१
श्रोत्रादिखुद्ध्याद्धुपलभ्यमेकं, वि. पु., १०३
श्रोत्रादिखुक्त्याद्धुपलभ्यमेकं, वि. पु., १०३
श्रोत्रादिखुक्त्याद्धपलभ्यमेकं, वि. पु., १०२
श्रोत्रं प्राणमथास्यं च, म. भा., ११२
श्रोत्रं चक्षः स्पर्शनं च, शङ्कः, ११२
श्रोत्रं चक्षः स्पर्शनं च, म. भा., १२३
श्रोतस्मार्त्तं फलस्नेहैंः, याज्ञः, २६

Ø

षट्कालनिरताः केचित्, यम, २४ षड्मिर्वा पश्चभिर्युक्तं, दृ. पु., ४० षण्मासनिचयो वा स्यात्, मनु, २४ षोडशविकाराः, देवल, १००

स

स ऋभुस्तर्कयामास, वि. पु., २३८ \*स एव आत्मयज्ञ., बो., ५८ स एव क्षोभको ब्रह्मन्, वि. पु., १०३ \*स एव मिश्चरानन्खाय, बौ., ३४ स एव च यथा राजन्, म. भा., २१७ स एवं सर्वभूतेशो, वि. पु., १०७ स एव सुज्यः स च सर्गकर्त्ता, वि. पु., १०७ \*स एषो Sनलः कामः, हारीत., ८१ सकाशादात्मनस्तद्वत्, याज्ञ., १३० सकृत्वा राजसं त्यागं, म. भा., १५४ सकृदुचारिते वाक्ये, वि. पु., ६९ सक्ताः कर्मण्यविद्वांसः, म. भा., १५६ सक्तुयावकवाद्यानां, वि. पु., २३९ सगुणान् समतीत्यैतान्, म. भा., २२१ सङ्करस्य च कर्ता स्यां, म. भा., १५६ सङ्कल्पप्रभवान् कामान्, म. भा., १८२ \*सङ्कल्पादेवतु तच्छूतेः, वे. स्., १४३ \*सङ्कल्पादेवास्यपितरः, श्रुति., १४३

सङ्कल्पाध्यवसायं च, विष्णु., २०० सङ्गात्सज्जायते कामः, म. भा., ९४ सङ्गं त्यक्तवा फलबीव, म. भा., १५४ सङ्गः सर्वोत्मना त्याज्यः, मा. पु., १६२ स चापि विविधः प्रोक्तः, ब्रह्माण्ड. पु., ८ स चार्यं सर्वभूतानां, ब्रह्मा. पु., १२२ स चेतनं जीवगुणं वदन्ति, म. भा., ११४ सिंचनोत्यश्चमं कर्म, म. भा., ७८ सजपाश्च महात्मानः, रामा., २५ स जीवश्वाव्यमानश्च, ब्रह्मा. पु., १२३ सजीवोनाऽभ्यिष्ठानात्, ब्रह्मा. पु., १२३ स **ज्ञेय**स्तं वि**दित्वे**ह, याज्ञ., १९४ स तदा तद्भणप्रायं, मनु, १२६ \*स तथा निवृत्तो निर्शुणमिछन्, देवल, ७ सतमेवाभिजानाति, म. भा., २१० स तस्य वैश्वदेवान्ते, वि. पु., २३८ \*सत्तामात्रलक्षणानि, देवल, १०१ सत्तामात्रात्मके होये, वि. पु., १०८ सत्यपूतां वदेद्वाणीं, मनु, ४३ सत्यात्मकं चित्सुखरूपमायं, नृ. पु., १९६ सत्यं ब्रुहि किमर्थं ते, मा. पु., २३० सत्यं यज्ञस्तपो दानं, ब्रह., १४६ सत्वक्षेत्रज्ञयो रेवं, म. भा., १२२ सत्वभुक् भगवान् विष्णुः, वि. पु., १०६ सत्वसंवेदनाद्वीरो, म. भा., ९५ सत्वस्य लक्षणं धर्मी, मनु, १२७ सत्वस्या**नु**पपत्तौ च, मा. पु., १७७ सत्वात् सज्जायते ज्ञानं, म. भा., १२६ सत्वोत्कटाः सुरास्तेपि, दक्ष., ४१ सत्वं ज्ञानं तमोऽज्ञानं, मनु, १२६ सत्वं प्रकृतिजैर्मुक्तं, म. भा., १२९ सत्वं रजस्तम इति, म. भा., १२५ सत्वं रजस्तमश्चेति, भ. गीता., ६ सत्वं रजस्तमश्रेति, यो. याज्ञ., १९६ सत्वं रजस्तमश्चैव, मनु, १२६ सत्वं सुखे सज्जयति, म. भा., १२५

सदा मूलं पुरीषं वा, देवल, २४८ सद्भाव एवं भवतो मयोक्त, वि. पु., १४२ सिक्सिह स कर्तव्यः, मा. पु., १६२ सद्यो जीवस्सवै विप्रः, देवल, २५० सद्यः प्रक्षालकाः केचित्, वा. पु., २५ सद्यः प्रक्षालको वा स्यात्, मनु, २४ सद्यः सन्यसनादेव, दक्ष., ४० \*सन्ततोद्विममसंस्कारं, देवल, १०९ स निस्तरित संसारं, नृ. पु., १९१ स निश्चयेन योक्तव्यो, म. भा., १८८ सन्खञ्य प्राम्यमाहारं, मनु, १३ सिन्नमीलितदङ्मौनी, बृह., १६९ सिचयम्य तु तन्येव, मनु, ९७ सन्नियम्येन्द्रियप्रामं, म. भा., २०९ सचिरुद्धेन्द्रियमामः, याज्ञ., १८० सन्यसेदकृतोद्वाहो, च. पु., ३२ सन्यस्तमितियद्वयात्, दक्ष., ४० सन्यस्य सर्वकर्माणि, मनु, ३५ सन्यासयोगयुक्तात्मा, म. भा., १४९ सन्यासस्तु महाबाहो, म. भा., १५२ सन्यासस्य महाबाहो, म. भा., १५४ सन्यासाइह्मणस्स्थानं, म. भा., ८ सन्यासेना ऽपहत्यैनः, मनु, ६५ सन्यासं कर्मणां कृष्ण, म. भा., १५२ सन्यासः कर्मयोगश्च, म. भा., १५२ सपल्लवाश्व योगाद्या, ल., २ \*स पुनरेक द्वित्रि, देवल, १७० स पूर्वीपररात्रिषु, म. भा., १७७ \* \* सप्तते अमे समिधस्सप्त, ३४ सप्तद्वारावकीण च, मनु, ४३ \*सप्तप्रकृतिविकृतयः, देवल, १०० \*सप्तिन्यहितिभिः, बौ., ५५ \*\*सप्त होत्रास्सप्तधात्वा, \*सप्तागाराण्यसंकल्पितानि, वसि., ५६ सप्तागारं चरेद्धिक्षां, शङ्खः., ५७ सप्तैव धारणा योगी, मा. पु., २१४

\*\*स बुधिया उपमा अस्य, तै. सं., ५८ स ब्रह्म तत्परं धाम, वि. पु., १०८ स ब्रह्मयोगयुक्तात्मा, म. भा., २२१ सभये कृपतीरे वा, मा. पु., १७७ \*स भिक्षररागानुकोश, देवल, ५० समकर्णान्तविन्यस्त, वि. पु., २०५ समतामेव सर्वस्मिन्, मनु, ४३ समदुःखसुखं घीरं, म. भा., ७५ समदुःखसुखः खस्थः, म. भा., २२० समजानुरेकजानुर्वा, वा. पु., १८० समस्तविषयाश्चेते, वि. पु., २०४ समस्तशक्तिरूपाणि, वि. पु., २०४ समस्ताधारविश्रंशात्, मा. पु., २१३ समस्तावयवेभ्यस्त्वं, वि. पु., २३६ समस्तावस्थकं तावत्, वि. पु., ७० समस्थितोरूजङ्गं च, वि. पु., २०५ समस्योपरमो दृष्टः, म. भा., ६४ समस्तर्वेषु भूतेषु, म. भा., ५१ समादध्यात्पुनश्चेतो, म. भा., १८४ समादध्यानमनो भ्रान्तं, म. भा., १८३ समादाय सदारो वा, यम, १३ समान इति विज्ञेयो, देवल, ८६ \*समाप्ते पुनर्प्रहणम् , हा., २३ समारणयुतः कृत्स्नां, म. भा., २१७ समाविशति संसृष्टः, याज्ञ., १२२ समाहितमना भूत्वा, विष्णु., १९८ समाहितं क्षणं किश्चित्, म. मा., १८४ ससुपोढेषु कामेषु, मनु, ३२ समृद्धमतिरम्यं च, वि. पु., २३८ समेत्या ऽन्योन्यसंयोगं, वि. पु., १०५ स मोघचिन्तया SSत्मानं, देवल, ९४ समो दढासनो भूत्वा, वा. पु., १८० \*समो भूतेषु, गौ., ४९ समं कायशिरोत्रीवं, म. भा., १७९ समं पश्यनात्मयाजी, मनु, १४७ समः सर्वेषु भूतेषु, म. भा., ६४

समः साधौ च पापे च, यम, ४६ समः सिद्धावसिद्धौ च, म. भा., १५७ \*सम्पद्याविभविः, वे. स्., ७ सम्प्राप्तानां च पूज्यानां, म. भा., २२८ सम्भवन्ति ततोम्भांसि, वि. पु., १०४ सम्मोहस्कन्धविटपः, म. भा., ८१ सम्यग्विज्ञाय यो तर्क, मा. पु., २१४ स यत्प्रमाणं कुरुते, म. भा., १५६ स योगी ब्रह्मनिर्वाणम्, म. भा., २२२ सरीसृपाधैश्च नृणां, वि. पु., ६७ सरः पङ्कार्णवे मग्नाः, म. भा., ७८ सर्गस्थित्यन्तकरणात्, वि. पु., १०६ सर्गादिकन्तु तस्यैव, वि. पु., १०७ सर्गादौ स यथाऽकाशं, याज्ञ., १३० सर्व एव महाभाग, वि. पु., २४५ सर्वकर्मफलखागं, म. भा., १५४ सर्वकर्मफलखागं, म. भा., २१० सर्वकर्माणि मनसा, म. भा., १५८ सर्वगन्धात्रसांश्चैव, ब्रह्म. पु., २५३ \*सर्वगमतिसूक्ष्मम् , विष्णु., १८९ सर्वगात्रप्रकम्पेन, वा. पु., १७८ सर्वगुह्यतमं भूयः, म. भा., १६३ सर्वगोऽपि शरीरस्थः, ब्र. पु., १३५ सर्वगः सर्वभूतेशः, वि. पु., १०३ सर्वज्ञता तृप्तिरनादिबोधः, वा. पु., २१५ सर्वज्ञमचलं विष्णुं, च. पु., १९१ सर्वतत्वात्मगम्यं च, विष्णु., १९० सर्वतश्च प्रशान्ता ये, म. भा., २२९ सर्वतश्च समाहत्य, म. मा., २२९ सर्वतः पाणिपादं तत्, म. भा., १३२ \*सर्वतः पाणिपादं, विष्णु., १८९ सर्वतः श्रुतिमल्लोके, म. भा., १३२ सर्वतः सनगां पृथ्वीं, वा. पु., १७९ सर्वत्रगमचिन्त्यञ्च, म. भा., २०९ सर्वत्र सम्पदः तत्र, म. भा., ८९ सर्वत्रावस्थितो देहे, म. भा., १३२

सर्वत्रोत्कृष्टमात्मानं, देवल, ८६ सर्वथा वर्तमानोऽपि, म. भा., १८२ सर्वथा वर्तमानोऽपि, म. भा., २२२ सर्वहक् शाश्वतं विष्णुं, नृ. पु., १९१ सर्वदोषाः प्रणश्यन्ति, मा. पु., १७२ सर्वद्रव्येष्वतीतेषु, देवल, ९३ सर्वद्वनद्वविनिर्भुक्तं, नृ. पु., १९२ सर्वद्वाराणि संयम्य, म. भा., २५७ सर्वद्वारेषु देहेऽस्मिन्, म. भा., १२५ सर्वधर्मान् परित्यज्य, यो. याज्ञ., १६६ सर्वधर्मान् परित्यज्य, म. भा., १६४ \*सर्वपूर्विकाप्रकृतिः, देवल, १०१ \*सर्वप्राणिष्वनुकोशो, देवल, २१ सर्वभावविनिर्मुक्तं, दक्ष., २०७ सर्वभावविनिर्मुक्तं, च. पु., १९१ \*\*सर्वभूत**हित**र्शान्तः, याज्ञ., ३९ सर्वभूतस्थमात्मानं, म. भा., १८२ सर्वभूतस्थितं यो मां, म. भा., २२२ सर्वभूतस्थितं यो मां, म. भा., १८२ सर्वभूतात्मके तात, वि. पु., २४४ सर्वभूतात्मके तात, वि. पु., ८६ सर्वभूतात्मभूतस्य, म. भा., २६२ सर्वभूतात्मभूतात्मा, म. भा., १५२ सर्वभूतानि कौन्तेय, म. भा., १३९ सर्वभूतान्यभेदेन, वि. पु., २४३ सर्वभूतेषु चात्मानं, मनु, १४७ सर्वभूतेषु भूपाल, वि. पु., ११३ सर्वभूतेषु नियतः, यम, १९ सर्वमात्मनि संपर्यन्, मनु, २०१ सर्वमात्मनि सम्पश्येत्, मनु, २०१ \*\*सर्वमापूरयन्तीदं, वि. पु., १०७ सर्वलोकप्रधानाश्च, विष्णु., ७२ सर्वव्यञ्जनसंयुक्तं, नृ. पु., ६१ सर्वसत्वसमत्वेन, दक्ष., १८५ सर्वस्मादुत्तरं विष्णुं, नृ. पु., १९२ सर्वस्य धातारं अचिन्त्यरूपं, म. भा., २५७ सर्वस्यैवहि भूपाल, वि. पु., २३४ सर्वात्मकं स्वभावस्थं, च. पु., १९२ सर्वान्दोषान् परित्यक्तुं, देवल, ९४ सर्वारम्भपरित्यागी, म. भा., २२१ सर्वार्थान्विपरीतांश्च, म. भा., १२९ सर्वाश्रयां निजे देहे, याज्ञ., १३४ सर्वे धर्माः सदोषास्तु, यो. याज्ञ., १६६ सर्वेऽपि क्रमशरत्त्वेते, मनु, ६५ सर्वेन्द्रियगुणाभासं, विष्णु., १९० सर्वेन्द्रियान्तःकरणं, वि. पु., १०६ सर्वेषामि चैतेषां, मनु, ६५ सर्वेविकल्पेहींनस्तु, ब्र. पु., १३६ सर्वोपायेन कामस्य, म. भा., ८२ सर्व कर्माखिलं पार्थ, म. भा., १५८ \*सर्वं चोपांग्रु सह, आप., १५ सर्व ज्ञानप्रवेनैव, म. भा., १५८ सर्व देहोपभोगाय, वि. पु., ९३ सर्वे सामान्यतो विद्वान्, म. भा., २२४ \*\*सिळिलेनोर्मिमालेन, वि. पु., १०७ \*स वाचंयमो, बौ., ३५ स विकारं प्रधानं च, त्रि. पु., २०७ स विध्येह पाप्मानं, म. भा., ६४ स विमृत्य चिरं राजा, मा. पु., २३० स विषस्येव पानस्य, म. भा., ७७ स विष्णुः सर्वमेवेदं, वि. पु., १०८ स वेत्ति दुःखानि सुखानि चात्र, म. भा., ११६ सन्याहृतिं सप्रणवां, बृह., १६९ स शब्दे Sमिजलाभ्याशे, मा. पु., १७७ स सन्निकर्षादज्ञानात्, देवल, ८५ स सन्यासी च योगी च, म. भा., १५५ स सङ्कोचिवकासाभ्यां, वि. पु., १०३ स सप्तदशकेनापि, म. भा., ११४ ससर्जशब्दतन्मात्रात्, वि. पु., १०४ स सर्वसमतामेल्य, मनु, २०१ \*ससागराण्यसंकित्पतानि, वसि., ५० \*ससूर्यचक्षुषो, हारी., ५२

सस्यभक्षाः पयोभक्षाः, रामा., २६ सहजेन विरज्यन्ते, म. मा., ७८ सहस्रेण घटानान्तु, वा. पु., १७९ सिंह नारायणो ज्ञेयः, म. भा., ११४ स ह्याश्रमैर्विजिज्ञास्यः, याज्ञ., २५९ सह्याश्रमैर्विजिज्ञास्यः, याज्ञ., १६४ \*सातिशयेन संभ्तं, देवल, २१७ सात्विको राजसश्चैव, वि. पु., १०४ साधुष्विप च पापेषु, म. भा., २२२ साध्याभावे महाबाहो, वि. पु., २४४ सा भूतहेतुसङ्घाता, वि पु., २०७ सामचोपप्रदानं च, वि. पु., २४४ सा मुक्तिर्ब्रह्मणा चैक्य, मा. पु., ५ सा यदा धारणा तद्वत्, वि. पु., २०६ सायाह्नकाले विप्राणां, चृ. पु., ६० \*सायुज्यं सालोक्यं, देवल, ८ \*सायंत्रातरिप्तहोत्र, बौ., ५४ सायं प्रातर्न तृष्येत, यम, ४५ \*सायं प्रातमधुमांस, वसि., ५१ सारभूतमुपासीत, मा. पु., २१० सार्वभौमश्र यो राजा, म. भा., ७८ सावधानस्तथाभ्यासात्, याज्ञ., १८५ \*सावित्रीं सहस्रकृत्वः, बौ., ३६ सावैमदालसापुतं, मा. पु., १२० सांख्ययोगो पृथक् बालाः, म. भा., १५२ सितनीलादिभेदेन, वि. पु., २४३ सितासिताः कद्वनीलाः, याज्ञ., २५८ सिद्धिमेकस्य संपरयन्, मनु, ४३ सिद्धे योगे त्यजन् देहं, याज्ञ., २१८ सिद्ध्यसिद्ध्योर्निर्विकारः, म. भा., १२८ सिद्ध्यसिद्ध्योः समो भूत्वा, म. भा., १५० सुकपोलं सुविस्तीर्ण, वि. पु., २०५ सुकुमारतनुर्गर्भे, वि. पु., ६७ सुखदुःखैरहं नित्यं, ब्र. पु., २०८ सुखदुःखोपभोगौतु, वि. पु., २३४ सुखमसुखमलाभमर्थलामं, म. भा., २२६

सुखमात्यन्तिकं यत्तत्, म. भा., १८८ सुखमेष्यसि तत्तस्य, म. भा., १८४ सुखव्याप्तमनस्कानां, म. भा., ७९ सुखसङ्गेन बध्नाति, म. भा., १२५ मुखाच जायते रागो, देवल, ८५ सुखाभ्युद्यिकं चैव, मनु, १४६ मुखेन ब्रह्मनिर्वाणं, म. भा., १८२ मुखेन तेन संयुक्तः, म. भा., १८४ सुखं च दुःखं च तथैव मध्यमं, म. भा., ९६ सुखं त्विदानीं त्रिविधं, म. भा., १२९ मुखं निराशः स्वपिति, म. भा., ८९ मुखं वा यदि वा दुःखं, म. भा., २२२ सुखं वा यदि वा दुःखं, म. भा., १८२ मुखं मोक्षस्तु लोके Sस्मिन्, म. भा., ४ सुतविन्यस्त पत्नीकः, याज्ञ., १३ सुदुष्करं ब्रह्मचर्यं, म. भा., १७६ सुमहद्धैर्यमास्थाय, म. भा., ७४ सुमहान्तमपि ग्रासं, म. भा., २२४ सुवर्णरूप्यपात्रेषु, यम, ६० सुवाक् प्रगल्भो मेधावी, म. भा., २२३ सुहृज्ज्ञातिसजातीयैर्यथोरु, म. भा., ८० सुहृदामपि यो नित्य, देवल, ८५ सुहृन्मित्रार्युदासीन, म. भा., २२२ सु संवेधं हि तद्रह्म, दक्ष., २०८ सुस्थेयं श्वरधारासु, म. भा., १७४ स्क्ष्मतां चान्ववेक्षेत, मनु, ६३ सूक्ष्मत्वात्तदविज्ञेयं, विष्णु., १९० सूक्ष्मात्स्क्ष्मतरं ध्यायेत्, च. पु., १९४ स्क्मात् स्क्ममवाप्रोति, हारी., २७ सुक्ष्मास्तु धारणाः सप्त, मा. पु., २१३ सूर्यादिदेवभूतेभ्यो, च. पु., ६१ सूर्योदये चास्तमये निशायां, ब्रह्म. पु., २५२ सूर्योदये प्रत्युषिस, वा. पु., २५० स्जतेति गुणानेक, म. भा., १२२ स्जत्येकोत्तरगुणान्, याज्ञ., १३० सष्टं च पाखनुयुगं, वि. पु., १०६

सेवेत योगी निष्कामो, वि. पु., १६८ सेवते विषयानेव, म. भा., १२४ सोडव्यस्तु तदाऽऽयासः, वि. पु., २३३ \*सोऽत एव ब्रह्मचर्यवान् , बौ., ३३ सोपानमारुहेद्भीतः, म. भा., १८७ सोडिप राजावतीर्यान्यां, वि. पु., २३३ सोप्यंशः सर्वभूतस्य, वि. पु., १०८ सोऽयं पचित मां कालो, म. भा., ९० सोहं स च त्वं स च सर्वमेतत्, वि. पु., २४४ सौम्या मकारसंज्ञा, विष्णु., १९७ \*संकल्पात् कामः सम्भवति, हारीत., ८१ संक्षिपेच पुनस्तानि, म. भा., २१८ संगृह्यकृतसन्यासो, नृ. पु., ४० संघातो जायते यस्मात्, वि. पु., १०४ संज्ञा मोहश्च पततां, म. भा., ७९ संज्ञालोपो निरूष्मत्वं, ब्रह्म. पु., २५३ संपदः प्रमदाश्चैव, म. भा., ७७ संप्रवर्तमुदीर्ण च, म. भा., १७६ संप्रेक्ष्य नासिकाग्रं स्वं, म. भा., १७९ संबोधः सर्वभावानां, ब्र. पु., १३६ संयतात्मा भयात्तेषां, म. भा., १८७ संयमादिन्द्रियाणां च, हारी., २७ संयमे यलमातिष्ठेत्, मनु, ९७ संयावपायसादीनि, वि. पु., २३९ संयुक्तः पश्यति ब्रह्म, म. भा., १८७ संयोगाविप्रयोगास्तु, म. भा., ७९ संयोज्य तपसातमान, म. भा., ११ संरक्षणार्थं तु जन्तूनां, मनु, ४४ \*संवत्सरनिचयी, विष्णु., २३ संशुष्यमाणताल्वोष्ठ, वि. पु., ७० संसारतापानखिळान्, बि. पु., ११३ संसारविनियोगेषु, देवल, ९१ संसाराध्वपरिश्रान्ता, मा. पु., ३ संसारे विनिवृत्ते तु, ब्रह्माण्ड. पु., ८ संसारे सुमहापङ्के, नृ. पु., १९१ \*संस्कृतानि मन्तै, वसि., २०

संस्मरन् यैवनेत्यर्थं, वि. पु., ६९ संहरति जगत्कृत्स्नं, विष्णु., १९७ स्कन्धाश्रितेयं शिविका, वि. पु., २३२ स्त्रियो दानफलं विद्या, मा. पु., २१२ स्त्रीनाम मायाविकृतिः, म. भा., ७६ स्त्रीपुन्नपुंसकं चैव, थो. याज्ञ., १९७ स्त्रीपुंसयोस्तु संयोगे, याज्ञ., १३० स्त्र्यालोकारम्भविगमः, याज्ञ., १६१ \*स्थण्डिलशायी, वसि., ५० स्थलजोदकशाकानि, मनु, १८ \*स्थानमौनवीरासन, बौ., ५४ \*स्थानमौनवीरासनानां, बौ., ५४ स्थानासनाभ्यां विहरेत्, मनु, २४ स्थाने कुमारीः प्रतिपाद्य सर्वा, म. भा., १२ स्थानं वा धामपरमं, व्र. पु., २०८ स्थाणुवचाप्यकम्पः स्यात् , म. भा., १८८ \*स्थाण्वेकपादैकपार्श्वी, हारी., २६ स्थितधीः किं प्रभाषेत, म. भा., २१९ स्थितप्रज्ञस्य का भाषा, म. भा., २१९ स्थितप्रज्ञस्य चरितं, ल., २ स्थितस्तेन गृहीताघीं, वि. पु., २३८ स्थित्यर्थमात्मनो नित्यं, नृ. पु., ६० स्थित्वास्यामन्तकालेपि, म. भा., २२० स्थिरत्वादिन्द्रियाणाञ्च, म. भा., १८७ स्थिरबुद्धिरसम्मूढः, म. भा., २२१ स्थिरीकृत्येन्द्रियप्रामं, म. भा., १८७ स्थूलं तु सर्वतो विश्वं, विष्णु., २०० स्थूलं वैश्वानरो नित्यं, विष्णु., २०० स्थूला जाग्रद्धत्तः, विष्णु., १९७ स्नात्वाप्याचम्य विधिवत्, तृ. पु., ४० स्नानपानादिकाहार, वि. पु., ६८ स्नानं शौचं तथा मिक्षा, दक्ष., ५६ क्षिग्धां यवागूमत्युष्णं, वा. पु., १७८ स्नेहपैशुन्यमात्सर्यं, दक्ष., ५६ स्नेहाद्विस्रज्यते जन्तुः, म. मा., ७९ स्नेहानां वर्जने युक्तो, म. भा., १०५

स्नेहमूलानि दुःखानि, म. भा., ७९ स्पर्शमात्रस्ततो वायुः, वि. पु., १०४ स्पर्श वायो तथा तद्वत्, सा. पु., २१३ स्फटिको न च ते तस्मात्, ब्र. पु., १३५ स्फुरिष्यति समुद्रान्तं, म. भा., १८४ स्मृतिनाशाद्वदिनाशः, म. भा., ९५ स्यादर्था यावदाप्तेन, च. पु., ६१ स्यान्मे हर्षश्च शोकश्च, म. भा., ९० स्रष्टा स्जिति चाऽऽत्मानं, वि. पु., १०६ स्रोतसा हियमाणासु, म. भा., २२३ खग्राह्यमक्षरं नित्यं, चृ. पु., १९१ खजातिं च परित्यक्तं, देवल, ११० खंदेहमधरां कृत्वा, विष्णु., १९९ खंदेहमरणिं कृत्वा, शङ्ख., १९३ स्वेदोऽक्षिरोगः पारुव्यं, देवल, ८६ खप्नावस्था च हृद्वयोम्नि, व्र. पु., १३६ खप्नेऽभिं प्रविशेद्यस्तु, मा. पु., २५१ स्वप्नेडिप योडिमयुक्तश्च, दक्ष., १८५ स्वप्ने हि रजसा देही., म. भा., ९६ स्वभाववैपरीत्यं च, मा. पु., २५१ स्वयमेव मनश्रेकं, म. भा., १८४ स्वरूपं शृणु मे तेषां, मा. पु., १७१ स्वर्गकासो यजेतेति, म. भा., ७९ स्वर्गताश्च तथैवाऽन्ये, यम, २९ स्वर्गभाजः प्राप्नुवन्ति, म. भा., ७९ स्वर्गस्वप्रस्वभावानां, याज्ञ., ११७ स्वर्गेऽपि दुःखमतुलं, मा. पु., ८० स्वर्गेऽपि तात भीतस्य, वि. पु., ७१ स्वल्पजप्यस्य धर्मस्य, यो. याज्ञ., १६६ स्ववस्त्रममलं ग्रुक्तं, मा. पु., २५१ \*स्वशास्त्रविधिमभ्युपेत्य, बौ., २२ स्वसंज्ञां याति भगवान्, वि. पु., १०६ स्वस्थः शक्तोमृदुर्दान्तः, म. भा., २२३ स्वादुकामुककामानां, म. भा., ८२ स्वाध्यायवान् दानशीलः, याज्ञ., १९ स्वाध्यायशौचसन्तोष, वि. पु., १६८

स्वाध्याये नित्ययुक्तस्स्यात्, मनु, १७ \*स्वानुज्ञायिकश्वतुर्विधः, हा., २३ स्वाभाविकैः स्वयं शीणैः, मनु, २४ स्वेरेतैर्वाधते यो ऽन्यं, देवल, ८९

#### ह

हतो देशः पुरं दग्धं, स. सा., ९१
हिन्त जातानजातांश्च, विस., ३२
हम्यते तात कः केन, वि. पु., ८३
हषेशोकान्वितः कर्ता, स. सा., १२८
हषेशोकान्वितः कर्ता, स. सा., १२८
हषितिकावलेपाश्च, देवल, ८९
हविश्रीह्मणकाम्या च, यो., ५४
हविश्रा कृष्णवर्सेव, सनु, ९७
हविश्यात्रं प्रथच्छेत्तु, यम, १८
हस्तपादावुपस्थं च, शङ्कः, ११२
हासोस्थिसन्दर्शनमक्षियग्म, मा. पु., ७६
हास्यः परिजनस्याऽपि, वि. पु., ६९
\*हितवादिनो गुरून्, हारीत., ८२
हिताहितानाम नाच्यः, याज्ञ., १९४

हितं च सर्वभूतानां, देवल, ९४ हिरण्मयानि पात्राणि, यम, ६० हिरण्यगर्भी भगवान्, वि. पु., २०३ हिरण्यधान्यतनय, वि. पु., ७० हृत्पुण्डरीकनिलये, नृ. पु., ६१ हत्स्थस्य ध्यानयोगेन, शङ्खः, १९३ हृदयसुखमसेवितं कदर्येः, म. भा., २२५ हृदि कामद्वमिश्वत्ते, म. भा., ८१ हृदि कृत्वा समुद्रांश्व, वा. पु., १७९ हृदि ज्योतींषि सूर्यश्च, शङ्खः, १९३ हदिस्था देवतास्सर्वाः, शङ्खः, १९३ हेतुनाऽनेन कौन्तेय, म. भा., १४० हे हे शालिनि मद्रेहे, वि. पु., २३९ हंसः परमहंसश्च, म. भा., ३२ \*हिंसानुप्रहयो, गौ., ४९ हिंसाप्रवर्तके चैतान् , हारी., ५२ हस्त्रं दीर्घं प्छतं शान्तं, विष्णु., १९८ हासं वृद्धिं विनाशञ्च, म. मा., २२४ हियमाणानि विषयैः, मनु, ४५

हीर्विद्या सत्यमकोघो, मनु, ६५

### NOTES

- [N. B. Figures in thick type refer to the pages of the Moksa-kanda, and in thin type to lines on the page.]
- 5, 3 ff. Lakṣmidhara's conception of Mokṣa is stated here. To him it means "oneness with Brahman" (Brahmaṇā saha aikyam), after ajñāna or avidyā ceases through knowledge in the form of the final intuition of Brahman. This view is not negative like that of the Sāṃkhya-Yoga (absolute dissociation of Puruṣa from Prakṛti or the Guṇas, vide Yogasūtra, IV, 34). As Lakṣmidhara admits neither the intuition of the indeterminate nor the eternal distinction of jīva and Brahman, his view of Mokṣa does not accord with either the Advaitic or the Visiṣtādvaitic. Mukti is said to consist in the absorption of the jīva in Brahman (aikya, laya, or tanmaya). This is the view of Bhāskara. See P. N. Srinivasachari, Philosophy of Bhedābheda, 1934, pp. 150-152:—"Bhāskara is not in favour of identity or inseparability but is inclined to interpret mukti as self-expansion and ekībhava or oneness with the absolute."
- 5, 7. To Lakṣmidhara avidyā or ajnāna is that kind of know-ledge which is opposed to true knowledge; i.e. it is the thinking of something as what it is not, e.g., the non-eternal as the eternal, pain as pleasure, what does not belong to the self as belonging to it and the impure as the pure. See the last three lines of the passage from the Brahmāndapurānā quoted on p. 124 of the Mokṣakānḍa. The view (and the illustrations in the above passage) are identical with Yogasūtra, II, 5:
  - 6, 7-9. Cf. Sribhagavata, III, 29, 13: सालोक्यं सार्ष्टि सामीप्य सांख्यमेकत्वमच्युत। दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः॥
- 6, 18. The rendering of upasampadya as bhūtvā marks a point of difference from Visistādvaita. Rangarāmānuja in his Visistādvaidic commentary on the Chāndogyopaniṣad, p. 577 (Anandās'rama edition) renders upasamadya by prāpya.
- 1, 2. "(On the soul's) having approached (the highest light) there is manifestation; (as we infer) from the word 'own.'" (Srī-bhāṣya, E. T., Thibaut). S'ankara has 'entered into' instead of Ramūnuja's 'approached,' and adds 'of its own nature' as a qualification of 'manifestation.'

- 1, 4-5. Vedānta Des'ika uses this passage from Viṣṇupurāna in support of the Visiṣṭādvaita view of Mokṣa, that he expounds in his Rahasyatrayasāra, xxii. He interprets bheṣajam as Bhagavatsvarūpam bhogyam.
  - 1, 13. cf. Samkhyasūtra, Atyantiko duḥkhanvṛttih mokṣah.
  - 1, 14. Moksaprakāsa reads upādhivilaya for upādhinilaya.
- 1, 14-15. This statement is in accord with the view of Bhāskara that Brahman conditioned by upādhi is jīva. (Bhāskarabhāsya, II, iii, 43: Upādhvavaccinna ananyabhūtasya vācakoyam sabdaḥ.) See Srinivasachari, Philosophy of Bhedābheda, ch. VI, pp. 84-96.
- 8, 5. Sāyujya or intimate union with the Supreme Being, which implies mokṣa ("Mokṣo nāma sāyujyameva;" Rāmānuja's Gītā-bhāṣya, p. 157, ed. Anandās'rama) is not what is meant here, but something similar to it.
- **8**, 11. The quotation cannot be traced.  $Moksaprak\bar{a}s'a$  refers it to  $Mah\bar{a}n\bar{a}rad\bar{\imath}ya$ .
  - 9, 7. Mokṣaprakāsa adopts the reading yatih for gatih.
- 9, 15. Sāmya literally means sādharmya or equality, which is a Visistādvaitic view. Lakṣmidhara's preference to equating it with ekatvam, 'oneness,' shows his leaning to the view of Bhāskara. The analogies cited in the purāṇa passage (jalam jalena-aikyam) would support this conclusion.
  - 10, 3. tanmayatā, oneness, identity.
  - 10, 14. Sametya, 'having attained'.
  - 11, 2. Moksaprakās'a reads santosya for samyojya.
- 11, 5-8. Mukti is readily available to the  $v\bar{a}naprastha$ , and is therefore not the monopoly of the  $sany\bar{a}sin$ , as held by some extreme Advaitins.
- 12, 4-5. Compare Santiparva, 250, 26-27 (ed. Kumbakonam): आश्रमादाश्रमं पुण्यं पूतो गच्छति कर्मभिः । अभयं सत्रभूतेभ्यो दत्या य: प्रज्ञजेद्द्विजः । स्रोकास्तेजोमयांस्तस्य प्रस्य चानन्त्यमञ्जुते ॥
  - 12, 6-9. Compare ibid. 174, 6:

वेदानधीस्य बद्धाचरंण पुत्र पुत्रानिर्ध्छेत् पावनार्थं पितृणाम् । अमीनाधाय विधिन्द्रेष्टयज्ञो दनं प्रविश्याथ मुनिर्बुभूषेत् ॥

12, 13-14. Compare Manusmṛti, VI, 2:

गृहस्थस्तु यदा पश्येद्रलीपलितमात्मनः । अपत्यस्येत्र चापत्यं तदारण्यं समाश्रयेत् ॥

According to Mokṣaprakāsa, the birth of a son's daughter or of a daughter's son will not qualify:

'अपत्यस्यापत्यं पौत्रमित्याहुः शिष्ठाः'।

The  $Mit\bar{a}ksara$  view that the appearance of grey hair and the birth of a grandson are alternative qualifications is thus condemned by the  $Moksaprak\bar{a}s$ :

अत्र वलीपलितवान् जातपौत्रश्चेति विकल्पोक्तो विज्ञानेश्वरेण । तत्र वाशब्दाभावात उत्पन्नकर्मानु विक् पदार्थद्वयविधाने वाक्यभेदात् । उभाम्यां च यो विक्रोषो लक्ष्यते 'जातपुत्रः कृष्णकेशीऽमी आदधीत' इतिवदिति केचित् ॥ (मो. प्र. १६).

- 12, 16. Aparārka takes *Brāhmana* to mean only *dvija*. Mitramis'ra dissents.
- 13, 17. 'बहाचारी' मैथुनत्यागी इति सपत्नीको बजेदिति अपरार्केऽभिधानात् (मो. प्र., १६).
- 17, 6. Bühler is wrong in taking the morning and evening baths as alternatives: both are obligatory.
- 17, 6. चीर may mean a tattered garment (Bühler) or a dress of bark, Kus'a etc.
- 17, 8. पालकृष्ट, produced by cultivation, or on ploughed land; cf. कुछं च परिवर्जयेत् (p. 19).
  - 17, 10. दान्त:, 'free from pride' (Medhātithi)
- 17, 13. योगत:, 'according to Law' (Medhātithi); 'at the proper time' (Kullūka).
  - 17, 14. ऋक्षेष्टि is a sacrifice to the lunar mansions.
- 17, 15. For the Dākṣāyana see Āsvalayana Srautasūtra, II, 14.
  - 19, 4-7. Note the consideration for plant life.
- 20, 10. Kṛṣṇapaṇḍita (commentator on Vāsiṣṭhasmṛti) adopts the reading প্রায়ণকাৰ, like Lakṣmīdhara.
- 22, 5 ff. The elaborate classification of Vānaprasth is should be compared with the brief indication of four classes of Sanyāsins on p. 32, 11, 18-19. This is probably intentional (vide note on p. 32).
- 23, 4. The insistence on the permission of the preceptor by Hārita may be noted. A similar sanction for entering on Sanyāsāsrama is not mentioned, because Laksmidhara regards the third stage as only leading to the fourth.
- 24, 16. उपस्त्रश्चेतिष्वण, 'when he bathes at the three Savanas (Morning, noon and evening.') The yati must bathe thrice daily, whereas (inf. p. 17, 'साय स्नायात प्रगे तथा) the vanaprastha has to bathe only twice, missing the noon-bath.
  - 25, 15. Mokṣaprakās:a (p. 30) reads श्रितपा: for शतपा:
  - 25, 19. Mokṣaprakās'a (p. 30) reads तनृदरकरा । for तथोदरसना
- . 26, 9-10, cf. p. 46 inf., ll. 1-2, and Adiparva, 124, 15— वास्त्रेकं तक्षतो बाहुं चन्द्रनेनकमुक्षतः । नाऽकल्याणं न कल्याणं चिन्तयशुभयस्तयोः ॥

- 26, 14-15. Three intervening lines are omitted between the two-halves from the Viṣṇupurāṇa, which have been formed into a s'loka in the text. They are—तद्भत् त्रिसवनं स्नानं शस्तमस्य नरेश्वर ॥ देवताभ्यर्चनं होमः सर्वाभ्यागतपूजनम् । भिक्षाबिलप्रदानञ्च शस्तमस्य नरेश्वर ॥
  - 26, 17. पार्श्वीर्ध्वार्गा should read पार्श्वीर्ध्वबाहू.
- 27, 17. Mokṣaprakās a (31-32) defends thus the opening of mokṣa straight to the hermit:

ननु आत्मोपासने सन्यासिन एव अधिकारात् कथमेतिदिति वाच्यम् । सुख्याधिकार-त्वेऽपि गृहस्थादेरपि गौणाधिकारिकतयाः सा धानाध्यायसिद्धत्वात् ॥

The reference is to Vedānta Sūtra, III, 4, 48-49 (कृत्स्नभावातु एहिणोपसंहार: ॥ मौनवतिरेषामपि उपदेशात् ॥). Laksmidhara does not accept the view that mukti is open only to the yati.

- 28, 16-17. This is mahāprasthāna. See inf. p. 30.
- 28, 18. अन्यतमग्रा, by other means, e.g., drowning, precipitating oneself from a cliff, starvation and self-cremation. Medhātithi, who gives the above interpretation, holds that the reference to the attainment of *Brahmaloka* is not to be taken as complete liberation.

Āpastamba (II, 23, 2) considers death by starvation a proper culmination to the life of a hermit. So do Jains.

- 28, 19. Mitramis'ra by this comment—gives an Advaitic turn to this line, while Laksmidhara leaves it to be literally interpreted, 'ब्रह्मलोकस्य अनर्चिरादिमार्गेण कार्यबद्धाप्राप्तिः, न तु निल्बब्रह्मप्राप्तिः।' (मो. प्र. ३३).
- 30, 4. Medhātithi, whose interpretation Mitramis'ra stresses, (and Lakṣmīdhara ignores) holds that this should not be taken to mean that one should become a yati only after he attains the age of seventy-five. and the hermit also need not remain so for a full-quarter of his life. He relies, like Vijnānes'vara, on the  $J\bar{a}b\bar{a}lopaniṣad$ , which Lakṣmīdhara ignores.

तपसि ऋद्धे परिवर्जेत्। 'यदहरेव विरजेतदहरेव प्रवर्जेत्' (जाबालोपनिषद, ४)॥ श्रद्धाचर्यं समाप्य गृही भवेत्। गृही भूत्वा वनी भवेत्। वनी भूत्वा प्रवर्जेत्। यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवर्जेत् गृहाद्वा वनाद्वा। अथ पुनरव्रती वा व्रती वा स्नातको वा इस्नातको वोत्सन्नाभिको वा। यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रवर्जेत्॥

31, 12. Mitramis'ra also approves of sanyāsa immediately after gārhasthya. He reconciles the apparent conflict of authorities thus:

जन्मान्तरीयाश्रयधर्मानुष्ठानेन कषायपरिपाकात् ब्रह्मचर्यमेष वैराग्योत्पत्तिः तेन तथाऽपि सन्न्यासोऽनुष्ठेयः । (मो- प्र. ३६) ॥

32. Laksmidhara does not provide for death-bed (ātura) sanyāsa, and the entry into sanyāsa of defectives, though he may have been aware of the verse of Angiras, cited by Mitramis'ra (मो. प्र. ३६) which allows such entry:

अन्य: पङ्गुर्दरिद्रो वा विरक्तः सन्यसेद्द्विजः । सर्वेषामपि वैराग्यं · · · . स तु विधीयते ॥

36, 17. As Lakṣmīdhara has rejected the reading "Ekadanḍī tridanḍī  $v\bar{a}$ " on the ground that the commentator of Baudhāyana has rejected it as unauthentic (apa-pāṭhaḥ)—vide p. 38, 11, 14-16, " $v\bar{a}$ " in the text should be dropped, as a mistake of copyists.

It is noteworthy that this commentator was apparently unavailable to Vedānta Des'ika, who deals with the whole question of errors in Sanyāsa-vidhi (such as are also implicitly or explicitly condemned by Lakṣmīdhara) in the 64th  $v\bar{a}da$  of his Satadūṣani (Vol. I, pp. 294-309, ed. P. B. Anantacharya, 1926). Vedānta Des'ika accepts the reading with " $v\bar{a}$ ", which allows an option, but explains it away thus:

अथ स्यात्—"न चात ऊर्ध्व ग्रुक्षांत्ररं विश्वयात् एकदण्डी त्रिदण्डी वा " इति बोधायानादि वचनात्त्रदण्डैकदण्डवारणयो विकल्प इति । भनत्वेनं, तथापि परमहंसस्य एकदण्डधारणयेन । इतरेषां त्रिदण्डवारणमेनेति नास्ति नियमः, अविशेषेण तेषां प्रसक्तः । भनत्वेनं
का नो हानिरिति चेत् नियमाभिमानहानिः । गुरुल्युनोस्तुल्यविकल्पानुपपत्तिं चात्र यादवप्रकाशादयः प्राहुः । अतो मुख्यामुख्यतयैवायं विकल्पस्स्यात् । तदेतद्भगवान् व्यासः स्पष्टयति—"त्रिदण्डवारणं शस्तम्" इति । बोधायनादिसामान्यवचनिकल्पितैकदण्डधारणं
त्रिदण्डालाभास्पापद्विषयता हारीत-मेधातिथिभ्यां व्यवस्थापिता । "त्रिदण्डं नैणनं सौम्यं
सत्त्वं समपर्वकम् । विष्ठितं कृष्णगोनालरज्ज्वा तु चतुरङ्गुलम् ॥ नष्टे जलपित्रेत्र चत्रिदण्डे
वा प्रमादतः । एकन्तु नैणनं दण्डं पालाशं नैल्वमेन वा ॥ गृहीत्वा विचरेत्तावयानलभ्यं
त्रिदण्डकम् । यलेनान्वेषयेकित्यमप्रमतः समाहितः" इति हारीतः ॥ मेधातिथिस्तु—
"यात्रशस्यस्त्रयो दण्डास्तावदेकेन पर्यटेत्" इति । न चैतत्प्रकान्तित्रवण्डधारणपुरुषविशेषविषयमिति नियन्तुं शक्यम्, "एकदण्डी त्रिदण्डी वा" इत्यस्याद्यापि तुल्यत्विन्धयाभावात् । यद्यपि च प्रथममेन कस्यचित् त्रिदण्डालाभादेकदण्डप्रहणं संभवति, तथापि न
तत्र प्रक्रमपरिनयतिरङ्गीकर्तुं शक्या, अमुख्यत्वात् । "यावन्नस्युस्त्रयोदण्डास्त्रावदेकेन पर्यटेत्"
इत्यस्य चाविशेषेण प्रक्रमेपि प्रवृत्तः ।

Vedānta Des'ika then proceeds to support his position on three further grounds: (1) Vedic authority upholds the *tridanḍa*, whereas only smṛṭi authority is cited in support of the option to use an *ekadanḍa*; (2) Manu's authority supersedes by convention those of all other smṛṭis, and what is opposed to his statement is to be rejected, and Manu is for *tridanḍa* only; and (3) a number of smṛṭis (which he cites, e.g., Sāndilya, Aṭri, Dattātreya, Dakṣa and Hārīta) prescribe only the *tridanḍa*.

36, 18. cf. Yogasutra, II, 302—तत्राहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिष्रहा यमा: ॥

- 31, 7-8. "अतो ब्राह्मणबर्म एव चातुराश्रम्यं इति सिद्धम्" (Medhātithi, ed. Jha, I, p. 533). Mitramis'ra, who cites with approval Lakṣmīdhara's verdict (मो. प्र. ४५), reproduces the elaborate discussion of the subject in the Madanapārijāta (Bib. Ind., pp. 365-373) to establish the right of the Brāhmaṇa alone to sanyāsa.
  - 41, 4. प्रकारपाय—one who has destroyed his worldly attachments.
  - 42, 9. मो. प्र. ७५ reads निवासार्थ for निरासार्थ.
- 45, 7-8. Medhātithi takes the sloka to mean that the yati should wander forth alone, after sending away the companion he had with him till then. Mādhavācārya points out that a sanyāsin having abandoned everything, before entering the ās'rama, has nothing left that can be given up, unless it be his guru, whom also he should leave so as to begin his lonely wandering, and he should do so if he is confident of being able to stand on his own knowledge. The sloka is a clear prohibition of the parivāra with which many ascetics surround themselves.
- 44, 20.21. The silokas occur in Matsyapurāna, 148, 32-31, and are cited in the Tirthakāṇḍa, p. 24. The duty to live in Kāsi till one dies is emphasized in a curious verse: अविमुक्ते यदा गच्छे:कदाचित्कालपर्ययात । अञ्चला चरणी भित्त्वा तत्रैव निवनं बजेत् ॥ (l. c. p. 16.)
- **45**, 12. अवासा does not mean 'nude' and implies only 'covered with a skin or grass that has been nibbled by a cow,' as indicated by Vasistha (*inf.* p. 50 and p. 51).
- 45, 20. मुण्ड does not mean one whose hair is completely shorn. See p. 49 'शिखायर्ज मुण्डो वा',
- 48, 16. 'স্বীকাৰ' is 'remedy' for disease. The prohibition to undergo treatment in his illness seems to be in conflict with Baudhā-yana's inclusion of medicine (সীঘ্য) among the eight things which do not infringe the yati's vows (p. 54). The implication is that the yati should not himself seek a remedy.
- **49.** 12. The *yati* should utter no benediction and make no formal salutation, but simply utter 'Nārāyaṇa' when saluted or when he himself worships.

निराशीः स्यात् । नमस्कृतोऽपि आशिषं न प्रयुक्तति । किं तु नारायणस्मरणं कुर्यात् ॥ "नमो नारायणायेति गृहस्थः प्रणमेयतिम् । ब्रूयुर्नारायणस्येव यतयो ह्यभिवादिताः, इति ॥ भिक्षार्थमाशिषं न प्रयुक्षीतेत्यन्ये ॥ 'निर्ननस्कारः'—नमस्कृतो न नमस्कुर्यात् , किं तु नारा यणं स्मरेदिति उक्तम् । भिक्षार्थं प्रणतिं न कुर्यादित्यन्ये ॥ (केशव वैजयन्ती)

The yati who proceeds to Gaya is enjoined not to make his obeisance to the viṣṇupāda there like others, but simply show his danḍa, (Vāyupurāṇa, cited in Yatidharmasangraha, p. 106).

- 50, 17-20. Cited as from Atri in Yatidharmasamgraha, p. 24.
- 51, 1. 'There is no liberation for one devoted to grammatical studies.' This is opposed to the view of Patañjali that the study of grammar is obligatory to Brāhmanas as a nitya-karma (त्राह्मणेन निष्कारणो धर्मः षडङ्गो वेदोऽध्येयो ज्ञेयश्च । प्रधानं च षडे हेषु व्याकरणम् ।). Grammar should be studied for mukti (महता देवेन नः सायं यथा स्थात इत्यध्येयं व्याकरणम् ।). Nāgoii Bhaṭṭa is of opinion that the four rks cited and explained by Patañjali show that the study of grammar enables one to attain mokṣa (P. S. S. Sastri, Lectures on the Mahābhāṣya, 1944, p. 40).
- 51, 1.4. Though couched in general terms, the condemnation is of the yati who devotes himself to grammar-teaching, aims at gathering a following, takes pride in his food and raiment and finds pleasure in the beautiful surroundings of his hermitage. The gathering of disciples and the giving of discourses  $(vy\bar{a}khy\bar{a}nam)$  in order to obtain gains and adoration  $(l\bar{a}bhap\bar{u}j\bar{a}-nimittam)$  are forbidden on p. 56, 1, 5.
- 53, end of the page. The slokas are from the Sāntiparva, ch. 190, sl. 4-5.
- 54, 8. The printed text reads संभाषीत for संभावयेत्. Bühler takes the clause (S.B.E., II, p. 281) as a prohibition of all conversation with women.
  - 55, 4. The printed text interposes एष between शनयेन and आशरीर.
  - 55, 10-16. Compare these with p. 156, 11. 2-5.
- 55, 19-20, and p. 56, 11. 1-2. The yati should lead a lone life and should not associate with even other ascetics. The inhibition, combined with others against gathering disciples, taking pride in the beauty of the hermitage etc. is an implied condemnation of mathas. It will be noted that modern matha life is opposed to yatidharma.
- 56, 3. Talks on politics and on alms are forbidden by the illustration.
- **56**, 19. Parigraha may mean either "following" or "property." In the context, which deals with the mode of collecting his  $bhiks\bar{a}$ , it implies condemnation of going round begging, followed by disciples (as was the habit of the Buddha).
- 57, 13-14. A yati who makes himself pleasant to the donors of alms will continue in the fetters of rebirth. Bühler takes the prohibition to imply that the yati makes humble salutations to the givers of alms, in order to obtain alms. This interpretation is alluded to by Nandapandita in his comment on the sutra of Visnusmrti, p. 49, 1. 12 inf.
- 57, 16-17. The prohibition of the practices named here is absolute, though they are related to the obtainment of alms as their

object. Astrology and palmistry have always been looked down on as beneath a pious person. Angavidyā, which is taken as 'palmistry' (which makes it fit with nakṣatra-vidyā, which is astrology) is interpreted by two commentators of Manu as "the science of grammar and the five angas of the Vedas"; they also interpret 'anusāsanam' as 'teaching the Veda.' Medhātithi and Govindarāja take 'anusāsanam' to mean 'giving advice' (on worldly matters). Vāda is taken to mean "exposition of the s'āstras" by Govindarāja, 'disputations' by Medhātithi, and 'the science of dialectics' by Rāghavānanda. "This verse, which occurs also in Vasiṣtha, X, 21, is historically important, as it shows that in ancient, as in modern times, ascetics followed worldly pursuits and were the teachers or advisers of the people." (Bühler, Manu, p. 208).

- 59. 17-18. Food cannot be accepted from caṇḍalas (antyavāsi) robbers (paripanthī), relations (jñāti), temples (īsvara-bhūta), and crematoria.
- 59, 19. The prohibition of meat and wine as bhiksā may be noted.
- **60.** 1. The substances of which the begging bowl may be made are named in an order suggestive of decreasing preference. In the last resort, food may be received in the cupped palm.
- 61, 17-18. Metal bowls as well as bowls which have fractures (vranāni) are forbidden.
- 61, 9-10. The leaves which are not to be used for receiving alms are indicated.
- 61, 20-21. The 'highest place' (परमं स्थान) from which there is no rebirth is Moksa.
- 61, 24. परां सिद्धि is the condition of which the attainment of परमं स्थान is the effect.
- 62, 1-8. The enumeration of the studies suitable to the ascetic is illustrative not exhaustive. For instance, the study of the epics  $(itih\bar{a}sa)$  recommended on p. 61, l. 17 is missing in this list.
- 62, 13-18, and p. 63, 2-7. The prānāyāma is prescribed here for its expiatory value. It is treated as an element of Yogic discipline on pp. 169-175.
- 63, 9-18. The injuntion to ponder over the consequences of actions (Karma) is to induce thereby the spirit of dispassion  $(vair\bar{a}gya)$ , which is dealt with more fully in the next chapter.
- 64, 9-10. That *mukti* is open *only* to the ascetic is a doctrine that has been upheld by certain schools of thought. Yājñavalkya rebuts the idea here by declaring that liberation (*mokşa*) is open to

NOTES 335

the householder who lives virtuously, is hospitable and regular in the performance of sirāddhas, and is diligent in the pursuit of the knowledge of the Truth. It may be noted that it is moksa in the strict sense, and not attaining the world of the Saguna Brahman that is promised.

- 64, 12-15. The same idea is enforced by the citation from the Mahābhārata. How can mukti be denied to the grhastha when, in one who becomes an ascetic, all defects that are unspiritual are held as destroyed by mere sanyāsa?
- 64, 13. A syllable is missing in the first quarter; अनक्षे: is suggested for अक्षे:
- 64, 18-19. The s'loka commences a long passage from Manusmṛti which shows how the house-holder's life may lead to emancipation, and how a mumukṣu (seeker of liberation) need not formally abandon the gṛhasthūsrama from which itself he can gain mokṣa. The passage develops two ideas envisaged earlier in Manusmṛti, IV, 22-24 and IV, 257-258.

In the second of these, the aged grhastha, who has discharged his 'threefold-debt' to the sages, the manes and the gods, is advised to retire from worldly concerns, but continue to dwell in his old house and engage in solitary meditation, and he is then assured of mukti.

महर्षिपितृदेवानां गत्वानृण्यं यथाविधि । पुत्रे सर्वे समासण्य वसेन् माध्यस्थमा-स्थित: ॥ एकाकी चिन्तयेत्रित्यं विविक्ते हितमात्मन: । एकाकी चिन्तयानो हि परं श्रेयो-ऽधिगच्छति ॥ ४, २५७-२५८०

The expression param sreyah is synonymous with nisreyas or moksa. He need not enter the order of ascetics formally, because he will, for all intents and purposes, lead an ascetic life like the huticaka ascetic. In fact, Kullūka calls such a person a sanyāsin, even though he has not donned the red raiment (kāṣāya). Govindarāja regards him as still a gṛhastha only. But, a householder is bound to perform the fire-rite as long as life lasts. Is this virtual renunciate to perform this duty? A way-out is shown in Manusmṛti, IV, 22-24: the great sacrifices can be offered through the sense organs, as well as through speech and breath and knowledge:

एतानेके महायज्ञान्यज्ञशास्त्रविदो जना: । अनीहमाना: सततिमन्द्रियेष्वेव जुह्नति ॥ वाच्येके जुह्नति प्राणं प्राणे वाचं च सर्वदा । वाचि प्राणे च पश्यन्तो यज्ञनिर्घृत्तिमव्ययम् ॥ ज्ञानेनैवापरे विप्रा: यजन्त्येतैर्भेखै: सदा । ज्ञानमूळां कियामेषां पश्यन्तो ज्ञानचक्षुषा ॥ ४. २२-२४ ॥

Such a householder is termed वेदसन्यासिक here. But, if the renunciation of activity (एवं सन्यस्य कर्माणि, p. 65, l. 19) is taken in the

sense of the renunciation merely of the fruits of action (कर्मफल)—as explained later on pp. 152-154—the वेदसन्यासिक must continue to perform his appointed vājīika duties (यज्ञो दानं तपः कर्म न लाज्यं कार्यमेव तत्। p. 154 inf.). The ten-pointed duty, दशलक्षणको धर्मः, (p. 65, ll. 10-12) is as obligatory for the वेदसन्यासिक as for every āsramin, i.e., for everyone.

Vedasanyāsa is not new āsrama but is only a mode of life recommended for the spiritually inclined and aged householder. The commentators on Manusmṛti make this clear: there are only four āsramas, no fifth. The significance of tacking a description of Vedasanyāsa at the end of a chapter dealing with ascetic duties (yatidharma), after an eulogy of the householder's life as the best, lies in the need to emphasize the spirit of renunciation, as contrasted with the form of sanyāsa, for securing liberation (mukti).

# NOTE ON CH. VI & VII. (Sanyāsa-vidhi and Yati-dharma).

The treatment of the different classes of vatis by Laksmidhara is in marked contrast to his enumeration of many types of anchorites on pp. 18-28. On p. 32 he cites a s'loka from the Anus āsanaparva which names (but does not describe the distinguishing marks of) four classes of begging ascetics (bhiksu). The four are: kutīcaka, bahūdaka, hamsa and parama-hamsa. Mitramis'ra (Moksaprakās'a, pp. 86 ff.) gives, from the minor upanisads, dealing with sanyasa, and from minor smrtis, a full account of the features of each of these four classes. Mādhavācārya (Parās aras mṛti, Vol. I, pt. ii, pp. 175-176) discriminates between two types of parama-hamsa, viz. vidvat (the jīvan-mukta, who has realized mukti in life) and the vividisu, who aspires to mukti after death. A minor upanisad mentions two more classes, who are super-paramahamsas: the turyātīta ('above the fourth class' i.e. paramahamsa class) and avadhuta. Both these are nude ascetics. The first of these does not grasp his food with his hands but takes it in his mouth like an animal; the second is beyond all rules and convention, takes food from one of any caste, and eats like a boa-constrictor, (ajagara), i.e. keeps his mouth open for any food that may fall within it, and starves if he does not get food. This life is not however identical with that described (on pp. 177, ll. 17-37) as ajagara-vratam, which is only symbolic of the even-mindedness which comes to the yogin.

The kutīcaka is formally enrolled among sanyāsins, after the completion of the usual ceremonies, but he continues to live with his sons and relatives in the family house, or in a hut put up by them for

his use, and he takes his *bhiksā* from them. He does not move about from place to place. Or, he lives in the hermitage of some great sage (who leads a grhastha life). This mode of life is contrary to the rule that an ascetic should move about from place to place, except for four months in a year, and that he must not beg food of his relations  $(j\tilde{n}\tilde{a}ti, p. 59)$ . He does not lead also the solitary life enjoined for the ascetic by the authorities cited by Laksmidhara. The hamsa and parama-hamsa are described as giving up their sikhā (top-knot) and sacred thread (yajñopavīta) and as bearing only an ekadanda. Laksmidhara stresses the tridanda. The paramahamsa is nude, takes food from any caste and may throw off his staff altogether. Both are enjoined to conduct themselves, while really sane, as if mad. This advice is embodied in a sutra of Vasistha, cited on p. 50 as a general rule for all ascetics (anunmatta unmattavesah), as a preventive against being made much of by the public (loke pūjāparihārārtham caitat, p. 52). The normal type of ascetic is the bahūdaka, and it is to it that the rules extracted by Laksmidhara approximate. bahūdaka is invested by him with features (supposed to be characteristic of other types) so far as they are not in conflict with the s'astraic rules : e.g., living under trees, or caves or on river banks; appearing mad etc. The graduated starvation (candrayana) and consumption of the excreta of the cow (go-s'akrt), which are described as features of the hamsa type of ascetic, are indicated by Laksmidhara as practices of the vānaprastha (pp. 24-25), and not of the Sanyāsin.

In the attempt to reflect in their appearance and modes of life the spirit of renunciation, many ascetics went to extremes. A Jaina ascetic, who went nude, acted on this principle, as did the avadhūta or some paramahamsas. The idea that the ascetic, who led the most exacting life, was above ordinary rules or even the sāstras, was an exaggeration of the features of the jīvan-mukta. Writers on Dharma-sāstra like Vis'varūpa and Medhātithi, whom Lakṣmīdhara usually follows, have said emphatically that the ascetic is not to do as he pleases (Yājñavalkya, III, 66 und Manu, VI, 32). That the defiance of rules by ascetics, on the score of their supreme knowledge, is old is evident from the criticism of this attitude by Āpastamba (Dharmasūtra, II, 9, 21, 13-17) and by the Vedāntasūtra (III, iv, 27-31).

66. The longing for life, which will lead to rebirth, should be overcome by making the mind dwell on the incidents of life which will induce disgust for it, and produce the spirit of dispassion (Vairāgyam). तत्र देहादिभ्यः वैराग्याय प्रश्चस्य दु:खमयत्वं प्रस्त्यते विष्णुप्राणे

- (मो. प्र. १६२) cf. Yogas tra, I, 15—हश्च त्रुश्रविकविषयवितृष्णस्य वशीकरसंज्ञा वैराग्यम् ॥
  - 66, 13. प्रतिश्याय:, पीनस:
  - 66, 14. श्वयथु, शोक:
  - 61, 2. मोहो, मूर्च्छा.
  - 67, 13. The Grantha edn. reads भुम for भम, interpreted as चकीमृत.
- 67, 21. 'प्रजापत्येन वातेन', ब्रह्मणा निर्मितेन वायुना। 'तस्माज्ञायान्स गर्भः क्रीयांसं स्तियोनिमजानानो हिनस्ति ब्रह्मणा हि सक्टत्' इति श्रुतेः। (विष्णुचित्तीये)
  - 68, 4. ककच, दारणयन्त्र.
  - 68, 5. The Gr. ed. reads क्रिमिको for क्रिमिको.
  - 68, 14. "आत्यन्तिक दुःखनिवृत्ति: मोक्षः ' इति सांख्ये ।
  - 69, 3. कर्मणां, वैदिककर्मणाम् (वि. चि.)
- 69, 6. 'विलिखायुशिरावृत: '—'विलि: ' त्वच्करङ्गः, रक्तवहानाडी सिराः, सैव बन्धना स्नायुः (वि. चि.)। 'विलि: ' लंबमानत्वक्, 'सिरा' रक्तवसादि, सैव स्नायुः अस्थिबन्धनी (श्रीधरः)।
  - 70, 21. Praḥlāda's speech to his school-mates.
- 71, 3. अत्यन्तं स्तन्थाङ्गानां महश्रमादिना सुखिमच्छतां मुख्यादिपातः सुखिमव भवति । तथा मोहिपिहितदष्टीनां प्रणयकुपितरमणीचरणघातोऽपि सुखायते (श्रीधरः)।
  - 11, 21-22, Cf. अश्वमेधपर्व, १७, २९-३९.
  - 13, 18. 'आत्मानं', परमात्मानम् (शान्तिपर्व, १७४, ३८.)
  - 74, 12. See Max Müller's Upanishads, E.T., I, p. 125 f.
  - 75, 11. मो. प्र. (p. 168) read य: खिन्नो for 'यत्तन्तो.'
  - 75, 17. 'मात्रा' मीयन्ते इति विषया उच्यन्ते (मो. प्र. १६९)
- 76, 5-8. If one visualizes the skeleton beneath her smile, her bright eyes and her plump breasts, a woman is as frightful as hell.
- **76**, 10. ff. The  $Mah\bar{a}bh\bar{a}rata$  is full of denunciations of women, and this is a sample.
- 81, 11. Note that for every named vice a remedy is also indicated.
  - 81, 14. संकल्प:, desire.
- 82, 20. Cf. p. 85, l. 16 where 'anger' is described as springing from rajoguna.
- 83, 10-11. From Hanumān's soliloquy, after he had burnt down Lankā and fears that Sitā has perished in the conflagration.
- 84, 13. Discrimination (which can conquer covetousness) perishes like learning through lack of exercise.
  - 84, 17, Cf. p. 94, 1. 9.
- 86, 5. Bad qualities are the result of bad actions in past lives. (From Praḥlāda's reply to Hiranyakasipu).

- 86, 9. For tāpatraya see Sāmkhya Kārikā, 1.
- 87, 10 ff. From the soliloquy of the Sage Saubhari, who underwent rejuvenation and married the fifty danghters of King Māndhātā.
- 88, 7-8. Not found in printed editions of *Visnupurāna*, or in *Bhāgavata*, IX, 6, 39-55, where the story of Saubhari is given.
- **89**, 4-5. This is the conclusion of a fallen woman named Pingalā who having proceeded to place of assignation, did not find her lovers there, and in the reaction gained tranquillity of soul.
- 90, 5 ff. Admonition of Bali, son of Virocana, to Indra, when the latter saw the former humbled but contented, because he knew that things occurred as fore-ordained. The slokas are in Sāntiparva, Ch. 231 and 235.
  - 91, 9 ff. S'āntiparva, Ch. 175, 222 and 223.
- 92, 1-7. These must be part of Mankigītā, (Sāntiparva, Ch. 176) but the verses do not appear in the printed editions.
- 92, 6-7. 'एवं च ममताभिमानेव स्वामिनः मदीयेति वृथाश्रमः' इत्यर्थः (मोच्चयकाश, पृ. १८८)।
  - 92, 12-13. Omitted by both S'ridhara and Visnucitta.
  - 94, 9 Cf. p. 84, ll. 15-17.
- 94, 19. 'अपरस्परान्' सातत्येन परस्परिववेकरहितान्, अर्थविषयध्यानपरंपरावान् इति कल्पतरुः (मोचप्रकाश, पृ. १९०.)
  - 95, 4-7. Santiparva, 303, 28.
  - 95, 8-9. Ibid., 157, 6.
  - 95, 12 ff. Ibid., 280, 5-11.
- 96, 8. Moksaprakās a reads नान्येति for नश्येति and न बार्छः for निवर्छै: in 1. 10.
  - 96, 12-19. Santiparva, 233, 17-18.
  - 97, 8-9. The verse occurs also in Anus asanaparva, (141, 35).
- 97, 10, Medhātithi explains 'asevayā' as avoiding places where enjoyments are obtainable, i.e. by dwelling in a forest.
- 102-108. The description of the origin of the world given here is not the Sāmkhya view. Sāmkhya accepts only twenty-four categories besides the Self, and lands in dualism. Vedānta, on the other hand, recognizes besides these twenty-five principles, the Supreme Self or Paramātman as a twenty-sixth, who controls Prakṛti and Puruṣa. The dualism of Sāmkhya is thus overcome. We have Sesvara or theistic Sāmkhya. The Supreme Lord is described as entering of his own will (svecchayā) Prakṛti and Puruṣa and agitating the immutable and mutable principles. The hypothesis of Īs'vara as the stimulus (kṣobhaka) to evolution and involution gets over a defect of Sāmkhya. The theory of creation ex nihīlo is unknown to

Vedantic cosmogony." (Phil. of Bhedabheda, p. 319). The view unfolded here is the doctrine of parinama (parinama-vada). "the perpetual unfolding of what is enfolded," which is opposed to the vivarta-vāda of Advaita-vedānta, which views creation as illusory, and even to the Brahma-parinama-vada of Bhaskara (op. cit. pp. 102-104). The conception of the Supreme Being as indwelling in all (antaryāmin) and of starting of His own will the cycle of evolution and involution of the cosmos, leans to the Vis'istadvaita view. In fact, the long quotation from Visnupurana, which is held up as the true view (and so the author's), contains many indications of a trend to Visistādavaita and of opposition to Advaita. Some of these may be specified: (1) the description of Prakrti, on p. 102, as nitya; (2) the description of  $k\bar{a}la$  (time) as beginningless and endless (ananta) on p. 103; (3) the identification of Para-Brahman with Visnu on pages 106 and 108; and (4) the description of Brahman in the state of involution as prādhānikam pumān etc. on p. (103) i.e. Brahman as qualified by Pradhana. In Vis'istadvaita, Prakrti, Kala and Suddhasatva are the three kinds of a-cit (trividha-acetana): cf. Vedānta Des'ika's Rahasya-traya-sāra, ch. V. The view that Brahman is present in Pradhana, both when it is contracted and when it is expanded (sa samkoca-vikasābhyām pradhānatvepi samsthiti, p. 103) enunciates two states, viz. pralaya, in which Brahman exists qualified by the subtle Prakrti (sūksma-cit-acit-visista-Brahma) and evolution, in which Brahman exists in manifest Prakrti. The process of evolution and involution described in the passage corresponds to the Visistadvaita account of creation (See Srinivasachari, Philosophy of Visistādvaita, pp. 261-262).

- 106, 15-18. S'rīdhara's readings are kalpavikalpanā, karanīm Brahma, and sa samjāam.
- 108, 15. The Kumbakonam edition of Sāntiparva, cci, 1, reads "Akṣarāt kham" instead of "akṣaro agre." It makes a difference, The form adopted by Lakṣmīdhara is significant.
  - 111, 8-9. Cf. Manusmṛti, XII, 42:

स्थावराः कृमिकीटाश्च मत्स्याः सर्पाः सकच्छपाः । पश्चश्च मृगाश्चेव जधन्या तामसी गतिः ॥

- 112, ff. heading and head-lines. All the Mss. have adopted the printed form, which is manifestly incorrect. It should read deha-saririviveka.
- 113, 2-7. "To Rāmanuja, Brahman is sat or supreme reality that is the pervading essence of the universe and its indwelling self and is therefore satya or true. The universe is not Brahman enveloped

by māyā or avidyā, but is Brahmamaya, pervaded by Brahman. . . It exists in Brahman and not as Brahman, and does not exhaust its content. Reality exists as Brahman in cit and acit. Acit is matter which is ever-changing and perishing and may be called asatya. Cit is the eternal self with a uniform nature or intelligence, which is realized as distinct from the perishing prakrti or matter, and may be called satya or the true and the inner self of the existent prakrti; Brahman may be called Satyasya satyam, the real of all reals or the true of the true or Vāsudeva." (Phil. of Visistādvaita, p. 46). In the passage from Visnupurāņa quoted here, Laksmidhara takes visnus akti as Brahman, ksetrajīna as jiva, which is the apara tatva (the other reality) and avidva, which is the ajnana or karma that causes bondage, to the self. The three are treated as real and distinct, and correspond to sat, cit and acit, the three ultimate reals of Visistadvaita, as set out in the passage quoted above. The leaning of Laksmidhara to Visistādvaita in this may be noted. The quotation from Viṣṇūpurāna that is commented on here is used by Vedanta Desika, the Visistadvaita philosopher, in his Rahasyatrayasāra. Avidyā will, in this sense, be equated with prakrti. Mitramis'ra interprets Visnus akti as Isvara, ksetras akti as jīva and avidyās akti as māyā.

- 114, 4-8. The passage is also used by Vedānta Des'ika in Rahasyatrayasāra, ch. 22. Nirguṇa in line 4, is the negation, not of saguṇa, but of heyagūṇa, or evil in the divine nature. That this is the sense is evident from the description, lower down in the passage—
  'na lipyate karmaphalaih.' Karmātmā is jīva or jivātmā. Apara means "different" i.e. from the Absolute. Jīvātmā is subject to saṇṣāra, and release from it (mokṣa). Note that the distinction between jīva and paramātman is emphasized here as well as the ultimate reality being Nārāyaṇa, as held by the school of Rāmānuja. Advaita regards the distinction between jīva and Brahman as illusory and unreal.
- 115, 16-17. Note the word *vetti* in relation to the inner self  $(antar\bar{a}tm\bar{a})$ . It declares that he is the cognizer and experiencer of the sensory feeling. This view is non-Advaitic.
- 116, 10. Note the assertion that the self is real (satya), as are the elements. The declaration of the reality of the external world ranges the author against Advaita.
- 118, 14. S'arīrī here denotes the Supreme Self, to whom the universe, consisting of cit and acit, is a body, or S'arīra. The relation of the Absolute and the Universe thus conceived is a cardinal doctrine of Visiṣṭādvaita (s'arīri-s'arīra-bhāva-saṃbandha). See Phil. of Visiṣṭādvaita, pp. 241-249.

- 122, 12. The idea that jīva is atomic in size (anumāṭra), which is set out here, is common to the schools of both Bhāskara and Rāmānuja. See Srinivasachari, Bhedābheda, p. 86 and Phil. of Visiṣṭādvaita, p. 234.
- 124, 11-12. Compare Yogas संरत, II, 5, which describes aj तित्वा in similar terms: —अनित्याभुचिदु:खानात्मसु नित्यभुचिसुखात्मख्यातिरविधा ॥
- 130, 5 ff. The description of the soul as springing from the Supreme Self (ātmanah sakasāt prabhavati)—as also the expression on p. 131, ekasmādeva caitanyājjātah)—and the use of the analogy of sparks and fire, in both contexts, show clearly the trend to Bhāskara's views. The word prabhavanti is interpreted as "become associated with grass bodies governed by the law of karma (subhāsubha-karmavasena sthūlasarīrābhimanino jāyante, p. 131). According to Bhāskara "the association of the absolute with its adjuncts is governed by the moral law of karma" (Bhedābheda, p.86).
- 131, 2-10. The illustrative analogies that are used e.g., the actor transforming himself as different persons by painting himself differently, ether which is one but is different in different pots, the sun reflected as many suns in different vessels of water, all suggest that the one and only self, which is unconditioned, becomes manifold when conditioned by upādhis, and bring the view upheld here into line with that of Bhāskara. According to him "the Absolute is both conditioned and unconditioned; it differentiates itself into the manifold of finite selves and things, and when the condition is removed, the finite becomes one with the infinite." (Bhedābheda, p. 6). The omission to refer to māyā or avidyā in this context, by Lakṣmīdhara precludes the possibility of giving an Advaitic turn to his view.
- 133, 12. Yadyevam, it should be noted, is interpreted (on p. 134) as yadi atmaiva jīvabhāvam bhajate.
- 134, 15-16. The two lines, and in fact the whole passage from the Brahma purāṇa, lean to the Bhedābheda view of Bhāskara. The Lord, the one Supreme Self (eka eva Paramātmā) is found differentiated as two; the enjoyer (the individual self) and the enjoyed (the universe). This is possible only when the Absolute is conditioned or limited. Cf. Bhāskarabhāṣya, II, iii, 45:—sa ca bhinnābhinna-svarūpah Lakṣmīdhara's own interpretation (p. 138., 2-3)—puruṣhah paramātmāmso anādirabhinno api san na kadācid-vyaktapūrvah) makes it even clearer. The word api, in the above comment, is significant. It implies that, though they are not different, they are yet different, owing to upādhi. That this difference is adventitious (aupādhika), while the non-difference is natural

NOTES 343

(svābhāvika), is indicated by the use of the expression paramārthatah abhinno api, i.e., "though in fact undivided."

143, 11-12. The reference to Vāsudeva as the Supreme Being is noteworthy. See *Phil. of Visistādvaita*, p. 226.

144, 16. The Kumbakonam ed. reads kṣarākṣarau for sutā-kṣarau.

144-159. The entire chapter on Jāāna-karmayoga emphasizes the need for both jāāna and karma for mukti. One of these alone is inadequate: both must operate together. On p. I45, 1. 3, the Bhagavadgīta is cited to show that karma alone will fail, and vidyā (explained as Brahmajāānam) leads to 'the goal from which there is no return' (yatra gatvā na vārddhate). On p. 146, ll. 6-9 the joint operation of both is up held as necessary, as both wings of a bird are for its flight (na hyekapakṣo viḥagaḥ prayāti). On p. 146, l. 13, Dharma (enjoined duty i.e., karma) is described as the source of jāāna, which leads to mokṣa. In his comments on p. 148, the performance of the duties enjoined on the different āsramas (karma) is explained as meant to avoid evil and to lead to jāāna karmāpi yathāprāptam āsramavihitam jāānaparipākārtham pratyavāyaparihārartham ca astyeva.

This view is maintained both by Visiṣṭādvaita and Bhedābheda (See Srinivasachari, Phil. of Visiṣṭādvaita, pp. 131-132, where Bhāskara's doctrine of jīāna-karma-samuccaya, which holds that both karma and jīāna are necessary to the seeker of Brahman, is explained, and his Bhedābheda, pp. 108-115.) But, some passages, like advaita-darsane sthitah (p. 153) show that Lakṣmidhara leans more to Bhāskara.

- 146, 13. Compare it with p. 154, ll. 14-15 (quotation from Bhagavadgīta). "Tapas is the duty to the self, and is the practice of self-purification in thought, word and deed, and connotes the virtues of truthfulness, ahimsā and patience. Dāna as a duty to others is the exercise of benevolence without any egoistic calculation, and is a gift to the needy man in which the right hand does not know what the left hand does. Yajīa as a duty to the gods is offering sacrifices to the devas, who help in maintaining the cosmic order, without the taint of bargaining with them for boons." (Phil. of Visisṭādvaita, p. 331.)
  - 148, 13-19. The comments lean to Visistūdvaitic views.

148, 23. The Vedic reference is to *Taittirīya Upaniṣad*, III, ii, 1.

149, 3-6. The Advaitic view that mukti is solely due to jūāna is repudiated here (nirākṛtam).

- 149, 7. Yajīa is one of the thousand names of Viṣṇu in Viṣṇu sahasra-nāma. The citation from the Veda is from Taittīrīya Samhita, I, vii, 4.
- 149, 9-10. Action, except as an act of adoration of God, is upheld here as leading to the bondage of rebirth. This is a Vaisnava view.

It may be noted, that Mitramis'ra, who upholds Advaitic views, also rejects S'ańkara's emphasis on jñāna as the sole agent of mukti (Moksaprakās'a, fol. 326).

- 151, 11. Vişnoh sthānam is Vaikuntha, Rāmānuja's parama-padam.
- 156, 5. This sentence is probably a proverb, and occurs also in S'āntiparva, cexxiv, 48, 51.
- 157, 6-7. The passage refers to sātvika-tyāga and not to non-difference (advaita) in a philosophical sense.
- 158, 16-17. All karma culminates in (i.e., leads to)  $J\bar{n}\bar{a}na$ —an enunciation of their interdependence.
- 160. The Dharmas'āstra attitude to mokṣa is clearly seen here. Cf. Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad, IV, iv, 22:—तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविद्दिषन्ति यहान दानेन तपसाऽनाराकेन ॥

Lakṣmidhara appears to hold, like the Visiṣṭādvaitin, that the study of the Veda, sacrifices, brahmacaryā etc., as stated by Yājñavalkya (ll. 4-5), are accessories to self-knowledge. Advaitins hold these to be accessories to the desire to know Brahman (vividiṣasādhana).

- 160, 16-17. The s'loka has already been cited in the comment on p. 148.
- 161, 3. The complementary character of karma and  $j\bar{n}\bar{a}na$  is stressed.
- 161, 10. Note the interpretation of sarīra-parisankhyānam given by Lakṣmidhara as the (anusandhāna),—careful recalling of the impurity and impermanence of the body.
- 165, 10-11. The conception of yoga as samyoga (union)—i.e. of jīva and Brahman, is not the same as Patañjali's idea of it, that it is the restraint of mental action (Yogasūtra, I, 2, yogascittavṛtti-nirodhah.)
  - 167, 5. Atitaren-narah is a better reading than atipaten-narah.
- 167. The sentence from the Mahābhārata on the eight accessories of Yoga is identical with Yogasūtra, II, 29.
  - 168, 4-5. Compare with p. 170, ll. 1-2.
- 168, 13. Cf. Yogasūtra, II, 30—Tatrāhimsāsatyāsteyabrahma-caryā-parigrahā yamāh.

NOTES 345

- 168, 15. Cf. Yogasūtra, II, 32: Sauca-saintoṣa-tapaḥ-svādh-yāyesvara-praṇidhānāni niyamaḥ.
- 169, 5. Cf. Yogasūtra, II, 49: Tasmin sati svāsa prasvāsayorgati-vicchedah prānāyāmah.
- 170, 8-9. Cf. Yogasūtra, II, 50—Bāḥyābhantara sthambha-vṛttir-des akāla-samkhyābhiḥ paridṛṣṭo dīrgha-sūkṣmaḥ.
  - 173, 1-2. Cf. Yogasūtra, III, 1, and Vyāsa-bhāsya thereon:

Desabandhas cittasya dhāraṇā. (P.) Nābhīcakre hṛdayapuṇḍarīke mūrdhni jyotişi nāsikāgre jihvāgre iteyavamādişu deseşu bāḥye vā viṣaye cittasya vṛttimātreṇa bandha iti dhāraṇā. (V.)

- 173, 7-8. Cf. Yogasūtra, II, 54: Sva-viṣayāsamprayoge cittasya svarupānukāra ivendriyānām pratyāhārah. (Abstraction or Pratyāhāra is that by which the senses do not come into contact with their objects and follow as it were the nature of the mind.)
- 173, 19-20. Cf. Yogasūtra, II, 55—Tataḥ paramāvas yatendriyāṇām. (Thenceforth the senses are under the highest control.)
- 174, 7-8. Apahata-pāpmā is a better reading than apahṛta-pāpmā. The expression guṇaka-parabrahamādau makes it clear that in Lakṣmīdhara's view Brahman is saguṇa, and not nirguṇa, as held by Advaita.
- 175, 2. The Kumbakonam ed. reads thus: Netrhīnā yathā nāvah puruṣānarṇave yathā.
- 183, 7-9. Cf. Yogasūtra, I, 12: Abhyāsa-vairāgyābhyām tannirodhah.
- 186, 6-15. The Mitākṣarā has a comment in almost the same words.
  - 187-188. The state of samādhi is described here.
- Cf. Yogasūtra, III, 3: Tadevārthamātranirbhāsam svarupa-Sūnyamiva samādhih; and Vyāsabhāsya; Dhyānameva dhyeyā-kāranirbhāsam pratyayātmakena svarūpena sūnyamiva yadā bhavati dhyeyasva-bhāvavāvesāttadā samādhirityucyate. (P.) The same when shining with the light of the object alone, and devoid, as it were, of itself, is trance (samādhi). Com. When on account of the object of contemplation taking entire possession of the mind, contemplation shows only the light of the form of the contemplated object, and, devoid, as as it were, of its nature of self-cognition, then it is called trance (samādhi).
  - 189, 4. The posture described is padmāsana.
  - 189, 5-6. The object of contemplation is the self.
- 196, 5. Yogi-Yājñavalkya is an error for Mahābhārata. The citation from the former begins with Onkāra on 1. 14. Viṣṇu, the

Para-brahman, is conceived as  $Onk\bar{a}rasvar\bar{u}pin$ : hence the eulogy of the mystic syllable follows.

197, 12. The long passage, which begins here, is headed Viṣṇuh in Mokṣaprakāsa also, but it has not been traced either in Viṣṇusmṛṭi or in Viṣṇupuṛāna, from, both of which many citations are made in the book. Mitramis'ra, however, ends the quotation, as from Viṣṇu, with the penultimate s'loka on the page, and attributes what follows to S'aunaka (p. 376).

198, 21-24. These s'lokas and those which follow on pp. 199-200 are ascribed by Moksaprakāsa to Yogi-Yājñavalkya.

202, 9-10. Brhadāranyaka Upaniṣad, III, viii, 9.

202, 16. Ibid., II, i, 20.

202, 18-20. Chāndogyopaniṣad, I, v, 3.

208, 21. Viṣṇoh paramam padam is, as explained earlier, His abode, i.e. Vaikuntha.

209, 7. In view of his affiliation to Bhāskara's views, of which many indications in his book have been noted, this reference to jīvanmukti, which is denied and criticized by Bhāskara (see Bhedābheda, pp. 127-128 and 136-138), must be deemed as merely rhetorical.

**217**, 7 ff. The slokas are ascribed to the  $Mah\bar{a}bh\bar{a}rata$  by  $Moksaprak\bar{a}s$ :

220, 1-4. The verse occurs also in S'āntiparva, CCLVII, 9.

232, 4. The line should read Kimāyāsasaho na tvam pīvānasi nirīksyase.

243, 17-18. S'ridhara reads  $Tath\bar{a}$  Brahmaparo, while Lakṣmīdhara separates the  $tath\bar{a}$ , and reads Para-Brahmaparo, which would make it non-Advaitic.

248-254. The signs of approaching death are obviously only in regard to those who have practised Yoga.

253, 18 ff. An adept in Yoga can postpone the moment of his death to uttarāyaṇa, as was done by Bhiṣma. (Mokṣaprakās'a, p. 458.)

255, 2. The expression 'utkrāntih' is noteworthy, as descriptive of Lakṣmīdhara's conception of the dissolution of the body of the mukta or yogin and the ascent of the self by the shining path (arcirādi-mārga), as conceived by Vis'iṣṭādvaitins. The ascent by the path of light (arcirādigatih) is criticized by Advaitins, but is upheld by Bhāskara (Bhedābheda, pp. 140-149), as well as by Rāmānuja.

## MANUSCRIPTS OF THE MOKSAKĀŅDA

ASSIDUOUS search has disclosed the existence of only three complete manuscripts of the Moksakānda. The oldest of the three is that in the Udaipur (Rajputana) Palace Library. Dr. P. Peterson first described it in his Report on the Search for Sanskrit Mauuscripts in the Bombay Circle, 1882-83, p. 110. It consists of 89 folia, written on both sides, in clear Nāgarī, with 14 lines to a page and an average of 51 letters to a line. I have used a transcript made for me by order of the Udaipur Darbar. It has an entry at the end giving the copyist's estimate of the granthasaṃkhyā as "2650." It gives the date of the manuscript as Samvat 1708, i.e. 1650-51 A. D. It shows several lacunæ (see pp. 7, 25, 27, 31, 60, 61 and 104), which suggest that it was copied from an already defective and older manuscript.

The next manuscript, judged by age, is in the library of the Government Sanskrit College (Sarasvatī Bhavan) at Benares. It consists of 89 folia, written in legible-Nāgarī on both sides of the leaf. The colophon gives the date of its transcription as Samvat 1721 (1663-64 A. D.). While apparently no folio of this MS. is missing, judging from continuous pagination, it has several lacunae, which show that it was also copied from an older but defective manuscript.

The third manuscript lacks three intervening folia, (7, 8, and 39) as well as the last leaf. Its colophon is missing. It is written in flowing Nāgarī and must have been copied about the end of the seventeenth century. It is now in the Library of the Junior Bhonsle Maharaja at Nagpur.

Besides these three manuscripts, which are more or less complete, use has been made of a fragment now in the Government Collection in the custody of the Royal Asiatic Society of Bengal. It is a modern transcript from an undated, older

manuscript, and the copy was made as recently as Samvat 1950 i.e. 1892 A. D. It is described by MM. Haraprasad Shastri in his Descriptive Catalogue of the Smrti Manuscripts in the Government Collection under the care of the Asiatic Society of Bengal, (1925), p. 61. It comprises only eleven folia, numbered consecutively as 102 to 112. It begins at ch. 32 and goes to the end of the kāṇḍa. It was copied at Benares, and the earlier part was apparently unavailable to the scribe. The original of this manuscript cannot be traced.

The Rāj Library at Dharbanga has a solitary leaf of a manuscript of the Moksakānda. It takes us to the end of ch. 2. It is described in Dr. K. P. Jayaswal's Catalogue of the Smṛṭi Mannscripts in Mithila (1927). It is written in Maithili characters and apparently belongs to an old manuscript transcribed in the latter half of the seventeenth century.

The Library of the S'ankarācārya at Puri once had a manuscript of the Mokṣakānḍa, that was apparently old and complete. Rajendralala Mitra has described it in his Notices of Samskrit Manuscripts, Vol. VIII, p. 297. I tried hard to secure it, but was told by those in authority, who sought for it on my behalf, that it had been lost.

Mitra Misra, who follows closely on the steps, of Lakṣmīdhara, and absorbs large slices of the latter's digest, has also written on Mokṣa, under the caption of Mokṣaprakāsa. It was, like the Mokṣkānḍa, the last section of the digest (nibandha) of which it formed a part. I secured a copy of the only known manuscript of it. Vīramitrodaya was composed at the beginning of the seventeenth century. It is therefore not more than a generation earlier than our oldest extant manuscript of the Mokṣakānḍa. While Mokṣaprakāsa has been helpful in clearing up occasional difficulties in the manuscripts used, the circumstance that only one manuscript of it exists, has limited its value in collation. I have undertaken to edit it for the Chowkhamba Sanskrit Series in which several sections of the Vīramitrodaya have already appeared.

### SUPPLEMENTARY IDENTIFICATIONS OF CITATIONS

### Mahābhārata (Kumbakonam edition)

- p. 4, 11. 5-9, S'āntiparva, 323. S'1. 110-111.
- p. 8, ll. 12-14. Cited by Moks'aprakās'a as from Mahānāradīya.
- p. 10, ll. 8-11, S'ānti., 222, 52-53.
  - " 11. 15-18, S'ānti., 222, 55-56.
- p. 12, ll. 4-5, S'ānti., 250, 26-27.
  - ,, 11. 6-9, *Ib.*, 174, 6 or 283, 6.
- p. 31, ll. 8-9, Ib., 251, 3.
- p. 47, ll. 4-6, S'ānti., 284, 8, 21.
  - " 11. 7-8, *Ib.*, **251**, 12.
- p. 76, ll. 10-11, Anus'āsanaparva, 74, 9.
- p. 81, 11. 4-9, S'ānti., 260, 1-3.
  - ,, 11. 10-11 Ib. 7.
- p. 84, 11. 6-7, Santi, 156, 2.
  - ,, 11. 4-9, S'ānti., 173, 68.
- p. 90, 11. 6-7, Ib. 231, 28.
  - " 11. 10-11, S'ānti., 235, 84.
- p. 91, 11. 9-10, S'ānti., 175, 22.
  - " 11. 15-18, S'ānti., 222, 61.
  - " 11. 19-20, S'ānti., Ib., 176, 56; 223, 17.
- p. 92, 11. 2-5, (Manki-gītā).
  - " 11. 6-7, S'ānti., 174, 33.
- p. 95, 11. 4-7, Ib., 303, 28.
  - ,, 11. 8-9, Ib., 157, 6.
  - ,, 11. 12-25, S'ānti., 280, 5-11.
  - " 11. 11-18, S'ānti., 233, 17-18.
- p. 108, ll. 15-16, S'ānti., 200, 7.
- p. 111, ll. 11-24, S'ānti., 182, 19-25.
- p. 114, ll. 12-15, S'ānti., 185, 26.
  - " 11. 20-21, Ib., 184, 1.
- p. 115, ll. 1-6, Ib., 184, 2-4.
- p. 117. 15-20, S'anti., 200, 12-13(a).
- p. 118, ll. 1-6, Ib., 13 (b)-14.
  - 11. 7-14, Ib., 201, 1-2.
  - " 11. 15-18, Ib., 6-7.
  - " 11. 21-24, Santi., 185, 27; वनपर्व, 213, 27.

- p. 119, ll. 1-4, Ib. 200, 11.
  - " 11. 11-20, S'ānti., **247**, 1-4, 7.
- p. 145, ll. 1-10, Ib., 8-12.
- p. 162, ll. 15-18, S'ānti., 174, 37.
- p. 175, l. 5, S'ānti., 301, 7.
  - , 11. 6-7, Ib. 8.
  - " 11. 22-23, S'ānti., **311**, 14.
- p. 188, ll. 1-6, Ib., 15-17.
- p. 202, 11. 24-25, S'anti., 321, 14.
- p. 203, 11. 1-4, Ib., 15-16.
- p. 259, 11. 1-11, S'ānti., 322, 1-7.

### Vedic (श्रुति:)

- p. 6, 1l. 15-16, Chāndogyoponiṣat, 8, 3, 8.
- p. 18, Il. 9-10, Taittirīya Brāhmaņa,
- p. 143, ll. 6-7, Chāndogyopaniṣat, 8, 2, 1.
- p. 148, 1. 23, Tāittirīyopaniṣat, 3, 2, 1.
- p. 149, l. 9. Taittiriyasamhita, 1, 7, 8.
- p. 202, Il. 9-10, Brhadāranyakopanisat, 3, 8, 9.
  - ,, 1. 16, Ibid., 2, 1, 20.
  - " 1. 18, Chāndogyopanişat, I, 5, 3.

#### Dars'anas

- p. 143, l. 8, Vedāntasūtra, 4, 4, 8.
- p. 167, 11. 12-20, cf. Yogasūtra, II, 29.
- p. 174, ll. 12-13, Pātañjalasūtra, IV, 1.

### CORRECTIONS

#### INTRODUCTION

- p. 4, 1. 17: for 'trya' read 'traya.'
- p. 16, l. 22: Insert ') 'after Vedantasutra.
- p. 18, last line: insert '(' before Isvara.
- p. 19, 1. 20: omit the comma after Saguna.
- p. 22, l. 21: insert 'of' before 'scripture.'
- p. 33, l. 24: insert 'or' before 'refer.'
- p. 34, l. 12: omit 'or' after 'horse' and insert a comma.
- p. 34, l. 13: insert 'a' before 'car.'
- p. 37, l. 6: substitute 'are' for 'is'.
- p. 38, 1. 20: substitute 'on' for 'in'.
- p. 38, 1. 22: for 'and; so' read 'and his.'
- p. 40, l. 14: omit bracket after 'scheme.'
- p. 45, l. 15: for 'that' before 'Paramatman' read 'the'.
- p. 48, 1. 24: insert an asterisk above 'literature' and before the footnote.
  - p. 49; last line, for 'with' read 'by'.
  - p. 60, 1. 2; for 'selffilled' read' self filled'.

#### TEXT

- p. 6, 1. 9: Insert S between विभेदजनके and ज्ञाने.
- p. 6, l. 11 : for ऽहमस्मीतित्या read ऽहमस्मीत्या.
- p. 6, 1. 15: Add c, ३, ४] after छान्दोग्योपनिषदि.
- p. 7, l. 14: insert [वि] after नि in निलये.
- p. 17, footnote 1, insert 98, before 98.
- p. 22, footnote 1, for 93 read 3.
- p. 23, l. 2: add visarga after संप्रक्षालक.
- p, 26, 1. 5: for वाम read राम.
- p. 26, l. 16: for वाग read बाहू.
- p. 27, l. 3 : for कथं चन read कथंचन.
- p. 28, l. 15 : for वृद्यर्थ read बृद्धवर्थ.
- p. 31, l. 8: for काषायं read कषायं.
- p. 36, l. 17; delete at after त्रिदण्डी.

- p. 37, 1. 4: for दिशानित read दिशनित.
- p. 38, footnote, last line, for '10. 8' read p. 957.
- p. 43, l. 19: for 夷: read 甄瑟:
- p. 43, l. 19: footnote 1, for 84 read 42.
- p. 44, l. 11: for एक read एव.
- p. 46, l. 15: insert | after सूत्रं and त्रिपदिका.
- p. 47, l. 2: insert | after इति.
- p. 47, 1. 2: for शास्त्रेण read शस्त्रेण.
- p. 47, penultimate line: omit the before पक्ष.
- p. 48, l. 1: insert single quotation mark before कोपी.
- p. 48, l. 9: substitute a comma for each 1.
- p. 49, l. 10 : omit | before भतृंयज्ञ.
- p. 50, l. 4: after निर्पेक्ष: have a comma instead of l.
- p. 50, l. 5 : for स्वमात्रा स्वय्यसक्तो read स्वमात्रास्वसक्त:
- p. 50, 1. 11: for ससागार read सप्तागार.
- p. 51, l. 5: for कुझां read कुट्यां.
- p. 51, l. 12: insert | between सर्वाश्रमाणां and धर्मिष्ठ:
- p. 53, l. 4: insert single quotation mark before नरकायेति.
- p. 53, l. 12 : insert | after सेवनं.
- p. 53, l. 13; insert | after वर्षाम.
- p. 53, l. 19: after the line insert [महाभारते].
- p. 54, Il. 10 and 11: for यन्त्र read यत्र.
- p. 55, l. 4: insert [एष] after एवमेव.
- p. 58, 1. 9: omit the after निवेदयेत and insert it before ब्रह्मणे.
- p. 58, l. 10: for विज्ञायत read विज्ञायते.
- p. 58, footnote 2: for 2, 2, 9, 8, read 2, 90, 8-98.
- p. 59, 1. 9: for अपि व read अपि वा.
- p. 59, l. 15: for तथत्वा read स्थित्वा.
- p. 66, l. 20 : insert [स] before भिक्षाटन.
- p. 60, l. 21 : for सायाहे काले read सायाहकाले.
- p. 62, 1. 8: for स्वर्गे मिदमनं स्वर्ग read स्वर्गमिदमनन्ख.
- p. 62, 1, 11: for agied read agien.
- p. 62, l. footnote 3: for सूयश्चेति read सूर्यश्चेति.
- p. 63, 11. 20-22 : to be corrected and rewritten in verse-form thus : आहारार्थ कर्मकुर्यादनिन्धं कुर्यादाहारं प्राणसन्धारणार्थम् । प्राणा धार्यास्तत्विज्ञासनार्थे तत्वं जिज्ञास्यं येन भ्यान्न भ्य: ॥
- p. 64, l. 9: for न्यायाजितधनसं तत्व read न्यायाजितधनस्तत्व.

- p. 64, l. 13 : for अश्रद्धधानैरहै: read अश्रद्धधानैर[ल्प]है:
- p. 64, l, 14 : for अलसेर्वणैरल्पज्ञे read अलसैर्वणैस्त्वज्ञे:
- p. 65, l. 8: for तथैबा read तथैवा.
- p. 66, l. 13: read हडकाशश्वासश्वयथु.
- p. 72, footnote: for 20, 20, read 20, 22-20.
- p. 74, l. 11: for दुर्गम् read दुर्ग[म]म्.
- p. 75, 1. 18: for पायिनो निन्या: read पायिनोडनित्या:
- p. 77, l. 18: for स्वहिफल read स्वहिफण.
- p. 80, 1. 8: for पतिष्यामि read पतिष्यामी.
- p. 82, 1. 6: for व्यजति read त्यजति.
- p. 82, 1. 7: for कामननु read कामाननु.
- p. 82, 1. 12: for प्रति कार्य: read प्रतिकार्य:
- p. 85, l. 16: for दोषज्ञैदींप: read दोषज्ञैद्वेंप:
- p. 86, 1. 21: for EN read ENT.
- p. 87, l. 8: for शमयेद्भोभे read शमयेद्भोगे.
- р. 87, 1. 16: for प्रस्ता read प्रस्ता:
- p. 87, 1. 17: for EVI-read EVI:
- p. 92, l. 1 : for यङ्क्ति read मङ्क्ति.
- p. 92, footnote 3: for 99. read 99-9c.
- p. 93, l. 8: for मृदं भोलेपन स्थिति: read मृद्भ्भोलंपनस्थिति:
- p. 93, 1, 10: for अथ\$\$ प्यते read आप्यायते.
- p. 93, l. 14 : for भेतव्यं read भेतव्यं.
- p. 94, l. 15; for रागाद्वेष: read रागाद्देष:
- p. 96, l. 20: insert (?) after बक्षे.
- p. 98, footnote 1: for ६३ substitute ६४.
- p. 101, l. 14: for इदियाणि read इन्द्रियाणि.
- p 102, 1. 7: for व्यक्ता ततो read व्यक्तात्ततो.
- p. 104, 1. 13: for भूतादि: read भूतादिस्तु.
- p. 112, l. 2: for शरीर read शरीरी.
- p. 113, l. 8: for €पात् read €पा।
- p. 113, l. 9: insert | after जीवस्वस्पा.
- p. 115, l. 11 : insert comma after न चैवं.
- p. 115, footnote 5: for 90, read 99-70.
- p. 115, l. 16: for প্রুतিশ্ব read প্রুরীশ্ব.
- p. 120, f. n. 2 : read जीवानन्द्मुद्रिते.
- p. 121, footnote 6: for &c read 3c.

- p. 122, l. 16: for तीन read तीन.
- p. 122, l. 20: for नेष्ववस्थित: read नेष्ववस्थित:
- p. 123, l. 2: for सजीवोनाऽभ्य read सजीवो नाऽभ्य.
- p. 125, l. 11: for संजये read संजय.
- p. 131, l. 16: insert | between दीनि and 'गुणी'.
- p. 132, l. 1: insert | before वशी.
- p. 132, 1. 11: for अनादिमत्परं read अनादि मत्परं.
- p. 133, footnote 3: after 939 insert '-930.'
- p. 138, footnote 1, l. 1: for तेजोवन read तेजोवन.
- p. 138, footnote 2, l. 2: substitute semi-colon for comma after ক্ৰেব্ৰ
  - p. 140, footnote 2: for Re read 96.
  - p. 143. l. 9: for ब्रह्मायतिरिक्तं read ब्रह्मादितिरिक्तं.
  - p. 146, footnote 4: insert-93 after cc.
  - p. 147, l. 10: for एतद्विजस्य read एतद्द्विजस्य.
  - p. 148, l. 15: divide by space प्राधान्येन and स्थितिरुक्ता.
  - p. 152, l. 16: for सन्न्यास read सन्यास.
  - p. 157, l. 20: for निर्वत्यं read निर्वत्यं.
  - p. 169, l. 15: for वोध read रोध.
  - p. 170, l. 16: for विविस्स: read विवित्स:
  - p. 171, l. 4: for जान्वोपरि मार्जनं read जान्वोः परिमार्जनं.
  - p. 171, 1. 20: for साध्वस्ति read सा ध्वस्ति.
  - p. 172, l. 2: for सूर्यक्षं read सूर्यक्षं.
  - p. 172, l. 14: for परमाणुश्च read परमाणूश्च.
  - p. 173, 1. 15 : for अर्थो न्रडत्मा read अर्थोडनात्मा.
  - p. 174, ll. 11-12: for देशवन read देशबन्ध.
  - p. 175, l. 14: for यवागू तकं read यवागूस्तकं.
  - p. 181, l. 16: for तथाच देव read तदेव.
  - p. 184, l. 18: insert (?) after वंस्यते.
  - p. 185, l. 21 : for आवणकं read औवैणकं.
  - p. 186, 1. 6 : rewrite as 'अपरान्तको लोप्यमदकप्रकर्यवैणकानि सरो.
  - p. 186, l. 16: for गीतिज्ञो read गीतज्ञो.
  - p. 196, for योगीयाज्ञवल्क्य: in 1. 6, substitute महाभारते.
  - p. 198, after line 20, provide the heading [योगीयाज्ञवल्क्य:].
  - p. 200, 1. 14: for मौंकारो read मोंकारो.
  - p. 202, l. 18: for प्राणमुद्गीत read प्राण[स्त]मुद्गीत.

- p. 202, l. 18: for नियोजयती read नियोजयन्ती.
- p 203, l. 3: for विरजस read विरजस्क.
- p. 206, l. 16: for बिमत्रि read विभर्ति.
- p. 212, l. 4: for [नि?] read [अनि].
- p. 212, footnote 1: for निष्ठा read अनिष्ठा.
- p. 216, l. 5: for लिघमास्त्रयः read लिघमानस्त्रयः
- p. 216, last line, insert within the brackets जित before?
- p. 217, l. 2: for हेतोई read हेतोर्घ.
- p. 217, before the verses insert the heading [महासारते]—
- p. 217, footnote 3: for 9% read 9%-2%.
- p. 225, last line: for बत read बत.
- p. 230: Move जड ত্ৰাৰ below the next sloka.
- p. 232, l. 4: for किं मया स सहो नत्वं read किमायाससहो न त्वं.
- p. 245, l. 7: close the space between नोयमा and भूति.
- p. 254, l. 1: for मृत्युयोगेन read मृत्युं योगेन.
- p. 262, l. 4: insert [महाभारते] after तथा.
- p. 262, footnote 1: for \(\xi, 94\) read \(\xi, 3, 94\).
- p. 265: under भगवद्गीता add २४६, before २४७.
- p. 265: under मनुः add ६३, before ६४.
- p. 266: under महाभारतम् add २६२ at the end.
- p. 266: under मार्कण्डेयपुराणम् add १४५ before १४६.
- p. 266: under श्रुति: insert between १४३ and २६२, १४८, १४९, २०२ and २२३.
  - p. 267: under कठोपनिषत् add १३३.
  - p. 327, l. 5: Read 'Brahmaṇā' for 'Brahm aṇā.'

